™

-
-
-
%

PENGURUSAN
KEWANGAN
MASJD:

MODEL IMARAH MASJID

«. PUBLICATION




Pengurusan Kewangan Masjid:

Model Imarah Masjid ™




Pengurusan Kewangan Masjid:

Model Imarah Masjid ™

Asharaf Mohd. Ramli, Abdullaah Jalil, Norman Hamdan,
Asmaddy Haris, Mohammad Aizuddin Abdul Aziz

WISDOM PUBLICATION

Nilai, Negeri Sembilan



WISDOM PUBLICATION Ns0078217-W

No. 110, Jalan Dillenia 3, Laman Dillenia,
Nilai Impian,

Nilai, Negeri Sembilan.

Tel: 06-794 6394

Email: wisdompublisher@gmail.com

Blog: www.wisdompublication.blogspot.com

Hak Cipta Terpelihara © 2012-2014 Wisdom Publication
ISBN 978-967-10299-1-6

Edisi Pertama
Cetakan: April 2014

Tidak dibenarkan mengeluar ulang mana-mana bahagian artikel, ilustrasi dan isi
kandungan buku ini dalam apa juga bentuk dengan apa jua cara sama ada secara
elektronik, fotokopi, mekanik, rakaman atau cara lain sebelum mendapat izin
bertulis daripada Wisdom Publication (NS0078217-W) atau para penulis.

Pendapat dan pandangan yang dinyatakan oleh para penulis di dalam buku ini
tidak semestinya melambangkan pendapat dan pandangan pihak penerbit: Wisdom
Publication (NS0078217-W).

Pencetak:

Red Apple Innovations (002110125-H),
B-5-G, Acacia Avenue, Jalan Jati 9,
Bandar Baru Nilai,

71800 Nilai,

Negeri Sembilan Darul Khusus.

Tel: 06- 799 5929

Email: redappleinnovation@gmail.com



mailto:wisdompublisher@gmail.com
http://www.wisdompublication.blogspot.com/
mailto:redappleinnovation@gmail.com

Firman Allah 4 (al-Tawbah: 17-18):

d,lﬂ)f}g} qu’&uﬁ\.&\u 41.“ u\a-\.m.ﬂ ‘)JA:bflﬁfﬂal)b/ Lﬂ

Jy :_,,.Tu; & dorls L.A (*) %.m,rnu‘ ‘;., st o

‘yﬁl}flﬂﬂ W«U‘Y u»our.‘) OKJ“ LS’TJ OM‘ f\.‘f}fY‘ (')JU

AIO -’

(*) . e

Maksudnya: “[17] Tidaklah layak orang-orang kafir musyrik itu
memakmurkan (menghidupkan) masjid-masjid Allah, sedang mereka
menjadi saksi (mengakui) akan kekufuran diri mereka sendiri. Mereka itu
lalah orang-orang yang rosak binasa amal-amalnya dan mereka pula kekal
di dalam neraka. [18] Hanyasanya yang layak memakmurkan
(menghidupkan) masjid-masjid Allah itu ialah orang-orang yang beriman
kepada Allah dan hari akhirat serta mendirikan sembahyang dan
menunaikan zakat dan tidak takut melainkan kepada Allah, (dengan adanya
sifat-sifat yang tersebut) maka adalah diharapkan mereka menjadi dari
golongan yang mendapat petunjuk.”



[Halaman ini sengaja ditinggalkan kosong]



PRAKATA

Segala Puji Bagi Allah, Tuhan Sekalian Alam,

Selawat dan Salam ke atas Junjungan Kita, Nabi Muhammad #, ahli keluarga,
para sahabat baginda serta seluruh umat baginda sehingga ke Hari Kiamat.

Pihak penerbit memanjatkan kesyukuran kepada Allah 4 di atas limpah tawfiq dan
inayah-Nya, maka kami dapat menerbitkan sebuah lagi karya para ilmuan USIM
yang berteraskan penyelidikan. Buku ini adalah merupakan satu sumbangan pihak
kami dalam memartabatkan institusi masjid serta pengenalan kepada Model
Imarah Masjid ™ yang telah dibangunkan oleh para penulis naskhah buku ini.
Pihak kami amat berharap agar karya seumpama ini dapat dimanfaatkan
sepenuhnya oleh umat Islam khususnya pihak pengurusan masjid dan surau
lantaran isi kandungannya yang amat bermanfaat dan sesuai dengan realiti semasa
tanggungjawab pengurusan masjid yang kian mencabar.

Pihak kami amat mengalu-alukan pihak penulis untuk terus menyumbang dalam
penulisan berkaitan pengurusan kewangan masjid kerana kekurangan rujukan di
dalam bidang ini. Semoga Allah 4 menjadikan segala usaha pihak yang terlibat di
dalam penerbitan buku ini sebagai amalan soleh yang diterima pada “hari di mana
harta dan anak-anak tidak dapat memberi manfaat, melainkan mereka yang datang

menemui Allah 4 dengan hati yang sejahtera.”

WISDOM PUBLICATION




PENDAHULUAN

Dengan nama Allah yang Maha Pemurah lagi Maha Mengasihani

Segala puji-pujian ke hadrat Allah 4, sembah salam ke atas Nabi junjungan
Muhammad #, keluarganya, sahabat-sahabatnya, semoga Allah mencucuri rahmat
ke atas mereka.

Menyelusuri sejarah perkembangan Islam, masjid adalah merupakan syiar atau
mercu tanda keagungan agama Islam. Rasulullah # telah meletakkan peranan
masjid sebagai sebuah institusi terpenting bagi umat Islam yang terbukti dengan
pembinaan masjid di Quba’ sewaktu di dalam perjalanan menuju ke Madinah dan
seterusnya pembangunan Masjid Nabawi di Madinah. Pembentukan negara Islam
Madinah adalah berpaksikan kepada peranan besar yang diletakkan kepada
institusi masjid yang tidak hanya sebagai pusat beribadat dan menimba ilmu
pengetahuan sahaja, bahkan ianya melangkaui sebagai pusat perbendaharaan
negara dan pertemuan dengan delegasi-delegasi luar. Sudah tentulah satu bentuk
pengurusan yang sistematik seperti pengurusan kewangan dan sumber manusia
telah dilaksanakan bagi memastikan segala peranan dan tanggungjawab yang
diamanahkan tersebut dapat dilakukan secara mantap dan berkesan.

Justeru, buku ini akan membincangkan dua aspek penting pengurusan kewangan
masjid iaitu pendapatan dan perbelanjaan dana masjid. Satu model kewangan
masjid iaitu Model Imarah Masjid™ telah dibangunkan yang menerangkan secara
terperinci tatacara pengurusan pendapatan dan perbelanjaan masjid. Aspek
pendapatan masjid telah dibahagikan kepada dua kategori utama iaitu pendapatan
yang diperolehi dari dana umum dan pendapatan yang diperolehi dari dana khusus.
Manakala perbelanjaan masjid pula dibahagikan kepada tiga kategori iaitu
perbelanjaan pengurusan (idari), perbelanjaan kemasyarakatan (ijtima‘i) dan
pengurusan perniagaan (tijari).

Secara ringkasnya tajuk-tajuk yang dibincangkan di dalam naskhah kecil yang
dihasilkan ini adalah seperti berikut:

e Peranan Masjid Sebagai Institusi Ekonomi Islam

e Masjid dari Perspektif Figh

e Kerangka Undang-undang bagi Masjid di Malaysia

e Model Imarah Masjid ™

e Fatwa-fatwa Berkaitan Pendapatan dan Perbelanjaan Masjid
e Penyata Pendapatan, Perbelanjaan dan Dana Bersih Masjid
e Kajian Lapangan




Melalui pengamatan kami selaku penulis buku ini, masih belum terdapat penulisan
yang menjuruskan perbincangan terhadap aspek pengurusan kewangan masjid
yang merupakan suatu keperluan yang mustahak khususnya kepada pegawai-
pegawai pengurusan masjid. Adalah diharapkan nukilan yang dihasilkan ini dapat
dijadikan panduan bagi mencapai matlamat ke arah penambahbaikan institusi
masjid untuk kemaslahatan ummah. Semoga ilmu yang bermanfaat yang
disebarkan ini menjadi satu bentuk amal jariah yang berpanjangan sepertimana
yang dinyatakan di dalam hadis yang diriwayatkan oleh Abu Hurayrah .

o~ /s rrr 0z Asr Ro s ’ e P 28, s s rr0 A S 06 ’ A
g g g ‘}/A‘} ° g g g

Maksudnya:  “Apabila mati anak Adam, maka terputuslah segala
amalannya melainkan tiga perkara iaitu: anak yang soleh yang mendoakan
kesejahteraan baginya, atau sedegah jariah (yang mengalir), atau ilmu yang
dimanfaatkan dengannya”.

Pengarang




PENGHARGAAN

Dengan Nama Allah Yang Maha Pemurah Lagi Maha Mengasihani. Segala puji
bagi Allah 4 yang mencipta alam semesta dan selawat ke atas junjungan besar
Nabi Muhammad # dan kaum keluarga baginda serta para sahabat r.anhum.

Kesyukuran dipanjatkan kepada Allah 4 kerana dengan keizinan-Nya kami
dapat menyempurnakan penulisan buku yang bertajuk “Pengurusan Kewangan
Masjid: Model Imarah Masjid™" ini.

Setinggi-tinggi penghargaan ditujukan kepada pihak Wisdom Publication di atas
segala saranan dan penambahbaikan sehinggalah terhasilnya penulisan ini.
Sekalung penghargaan juga kami rakamkan kepada pihak USIM, khususnya
Fakulti Ekonomi dan Muamalat, yang secara langsung dan tidak langsung
memberikan kerjasama dalam menjayakan penulisan ini. Kami juga ingin
melahirkan rasa penghargaan dan terima kasih kepada pihak luar khusunya pihak
JAWI Labuan yang sudi menjemput kami untuk mengendalikan perundingan dan
bengkel Pengurusan Kewangan Masjid bagi kami berkongsi hasil kajian dan
aplikasi Model Imarah Masjid ™ ini.

Semoga curahan ilmu yang terkandung di dalam karya ini dapat diaplikasi dan
diambil manafaat oleh pihak-pihak yang berkepentingan ke arah pemantapan
institusi masjid di Malaysia khasnya dan luar negara amnya.

Sekian,terima kasih.

Pengarang




LATAR BELAKANG PENGARANG

Asharaf Mohd Ramli adalah merupakan pensyarah di Fakulti Ekonomi dan
Muamalat, Universiti Sains Islam Malaysia. Beliau memperolehi MSC (with
distinction) di dalam bidang Perbankan Islam, Kewangan dan Pengurusan dari
Loughborough  University pada bulan September 2006. Beliau telah
menyempurnakan Sarjana Muda Pengajian Islam (Shariah) (Dengan Kepujian) di
Universiti Kebangsaan Malaysia. Pada waktu ini, beliau sedang melanjutkan
pengajian di peringkat doktor falsafah dalam bidang Perbankan dan Kewangan
Islam di IiBF, Universiti Islam Antarabangsa Malaysia. Bidang penyelidikan
beliau merangkumi Perbankan dan Kewangan Islam, Waqgf, Ekonomi Islam dan
Pengurusan Kewangan Masjid.

Abdullaah Jalil adalah merupakan pensyarah kanan di Fakulti Ekonomi dan
Muamalat, Universiti Sains Islam Malaysia. Beliau merupakan lulusan Sarjana
Muda Shariah (Figh dan Pengajian Islam) daripada Universiti Yarmouk, Irbid,
Jordan dengan mendapat keputusan “Mumtaz” atau “Kelas Pertama” dan berjaya
menamatkan pengajian beliau di sana dalam tempoh tiga tahun sahaja. Beliau
kemudiannya menyambungkan pengajian di peringkat sarjana di dalam bidang
Perbankan dan Kewangan Islam di Universiti Islam Antarabangsa Malaysia dan
dianugerahkan Anugerah Pelajar Terbaik Sarjana Pentadbiran Perniagaan
(Perbankan dan Kewangan Islam) pada tahun 2004. Pada masa ini, beliau sedang
melanjutkan pelajaran di INCEIF bagi program Doktor Falsafah di dalam
Kewangan Islam bermula Januari 2011 dan juga berkhidmat sebagai salah seorang
panel Shariah Bank Rakyat sejak April 2012. Bidang penyelidikan beliau
merangkumi Figh Muamalat, Perbankan dan Kewangan Islam, Pembangunan
Produk Kewangan Islam, Wakaf, Audit Shariah dan Pengurusan Kewangan
Masjid.

Norman Hamdan telah berkhidmat selama 9 tahun sebagai pensyarah perakaunan
di Kolej Yayasan Melaka sebelum menyertai Universiti Sains Islam Malaysia pada
2008. Sehingga kini, beliau mengajar dalam bidang yang sama di Fakulti Ekonomi
dan Muamalat. Beliau memiliki ijazah pertama dalam bidang perakaunan di
Monash University dan MBA di Universiti Kebangsaan Malaysia. Di samping itu
beliau juga merupakan Ahli Bersekutu Malaysian Institute of Accountants (MIA).
Penyelidikan dan penulisan beliau lebih banyak menjurus pada perakaunan
kewangan, perakaunan kerajaan dan perakaunan untuk organisasi bukan
bematlamatkan keuntungan.

Asmaddy Haris adalah merupakan pensyarah kanan dan dekan (semasa) di
Fakulti Ekonomi dan Muamalat, USIM. Beliau telah memperolehi Doktor Falsafah




di dalam bidang Ekonomi dari Universiti Kebangsaan Malaysia. Beliau telah
mengajar pelbagai subjek di peringkat siswazah dan pasca-siswazah di beberapa
buah institusi lain termasuk Kolej IKRAM, Universiti Putra Malaysia dan
Universiti Kebangsaan Malaysia. Bidang penyelidikan beliau adalah berkenaan
aplikasi sekuriti sosial di dalam membangunkan ummah ke arah pertumbuhan
ekonomi mapan.

Mohammad Aizuddin Abdul Aziz adalah merupakan Guru Bahasa (Halagah),
Universiti Sains Islam Malaysia. Beliau merupakan lulusan Sarjana Muda Syariah
dan Kehakiman dari Universiti Sains Islam Malaysia pada tahun 2007. Beliau
kemudiannya melanjutkan pengajian di peringkat Diploma Lanjutan dalam jurusan
Undang-undang dan Kehakiman Islam dan dianugerahkan Diploma Amalan
Kehakiman Dan Guaman Syarie (DIJAP) dari USIM (2008). Kini, beliau sedang
melanjutkan pengajian beliau di USIM di peringkat sarjana dalam bidang Syariah.

Vi



RINGKASAN KANDUNGAN

PERANAN MASJID SEBAGAI INSTITUSI EKONOMI ISLAM...........cco....... 1
MASJID DARI PERSPEKTIF FIQH.......coiiiiiiiiiseseeseee e 13
KERANGKA UNDANG-UNDANG BAGI MASJID DI MALAYSIA ............... 21
PENGURUSAN EKONOMI DAN KEWANGAN MASJID: SATU

KERANGKA CADANGAN .......ooieieeieeeeeeeee st ss s sesn s 27
FATWA-FATWA BERKAITAN PENDAPATAN DAN PERBELANJAAN

Y NS 1| o 2T 35
MODEL IMARAH MASJIID ™ oottt 55
KAJIAN LAPANGAN .......coooveieieiete st sessess s sse s st snessesnenned 63

Vil



[Halaman ini sengaja ditinggalkan kosong]

viii



ISI KANDUNGAN

PRAKAT A ettt sttt et e s e e se et e e be s te st et et et ereeneeneereareneeneens [
o AN o [ A N ii
PENGHARGAAN ....ocoiiiitteeeeee ettt ettt sttt seese e ssesteseeneees WY
LATAR BELAKANG PENGARANG. .......cccot ittt Vv
RINGKASAN KANDUNGAN .. ..ccooet sttt Vii
IST KKANDUNGAN ...ttt sttt e e sestessenseneeneas iX
SENARAI JADUAL, GAMBARAJAH DAN CARTA ..o, Xi
PERANAN MASJID SEBAGAI INSTITUSI EKONOMI ISLAM.........ccccvvvvnnee. 1
1.1 Sejarah Masjid dan Peranannya di dalam Islam...........ccccccviiiinine e 1
1.2 Perkembangan Masjid al-Haram dan Masjid Nabawi.........c.cccccccvviniiniinnninnne 2
1.3 Peranan Masjid Di Zaman Rasulullah #&............cccccooveiieeiie i 4
1.3. 1 PUSAL IDAAAL ......eiieiciecc s 5
1.3.2 Pusat PendidiKan ..........cccoiviiriiiiiiiieiiese e 5
1.3.3 Pusat Pertahanan dan Ketenteraan ...........ccooceevveiiniiiieiiesie e 6
1.3.4 Pusat Ekonomi dan Kebajikan ............ccoceiiiiiininiieeee e 6
1.3.5 Pusat Pentadbiran ..o 7
1.3.6 Pusat Perundangan ...........coceeeiiiiiiene e s 7
1.4 Masjid dan Pemimpin ISIam ...........cccoiiieiiiice e 8
1.5 Masjid Sebagai Pusat EKonomi ISlam ...........cccoooveiiiii e 8
MASJID DARI PERSPEKTIF FIQH ...t 13
2.1 DefiNiSI MASTI ......veeiiee et 13
2.2 KaAtegori MaSJid .......ccoueiiiiiieiiesieee et 14
2.3 Kedudukan dan Kemuliaan Masjid...........ccccceoieeiiiniiieiie e 14
2.4 Beberapa Hukum Figh dan Fatwa berkaitan Masjid ...........cccccoovviniinicnnnn 16
2.4.1 Solat Jenazah di dalam Masjid..........cccceeviiiiieiie e 16
2.4.2 Akad Nikah di dalam Masjid .........cccccoeeiiiiiiiecee e 16
2.4.3 Jual Beli di dalam Masjid...........ccooviiiiiiiiiiieeee s 17
2.4.4 Kemasukan Orang Bukan Islam ke dalam Masjid.............cccceevveiinennnnns 18
2.4.5 Mengunci Masjid pada Selain Waktu Solat............c.cccccvevveviiieiieiiennns 19




KERANGKA UNDANG-UNDANG BAGI MASJID DI MALAYSIA .............. 21

3.1 Latar Belakang dan Sejarah Masjid di Malaysia ...........ccccceeveviveiieiicneeninenne. 21
3.2 Kedudukan Masjid Menurut Perlembagaan Malaysia..........cccccooevevveiinnnnnnne. 22
3.3 Pengurusan dan Pentadbiran Masjid di Malaysia ............cccccceviveiieieeneeninenne. 23
3.3.1 Sultan/Yang Dipertua Negeri dan Yang Dipertuan Agong............c........ 24
3.3.2 Majlis Agama Islam Negeri (MAIN) .....cccovviiiiiiiine e, 24
3.3.3 Jabatan Agama Islam Negeri/Pejabat Agama Islam Negeri..................... 25
3.3.4 Jawatankuasa Pengurusan Masjid..........ccccuvverieiinniinninnee e, 26
PENGURUSAN EKONOMI DAN KEWANGAN MASJID: SATU
KERANGKA CADANGAN ..ottt a e sne e e 27
4.1 Pengurusan Ekonomi dan Kewangan Masjid ..........cccccoovvvvieiiienieesie e 27
4.1.1 Pendapatan Masjid ........cccoeviriiieiiie e 29
4.1.2 Perbelanjaan Masjid ........ccccoeveiiiiiiiiiiiee e 31
4.1.3 Cabaran dan Masalah dalam Pengurusan Ekonomi dan Kewangan Masjid
........................................................................................................................... 33
FATWA-FATWA BERKAITAN PENDAPATAN DAN PERBELANJAAN
IMLASITID ...ttt e e e e e e e ta e e e e e rae e nraee e 35
5.1 Peranan Fatwa di dalam Pengurusan Ekonomi dan Kewangan Masjid.......... 35
5.2 Fatwa Berkenaan Pendapatan Masjid ..........cccccevveevireiieesie e 36
9.2.1 DANa UMUM ....eiiiiiiiiiiiie ettt 46
5.2.2 DANA KRUSUS .....ceoiiiiieitieiie ettt 49
5.3 Fatwa Berkenaan Perbelanjaan Masjid ... 50
5.3 1 TUAIT vttt 50
T I 11413 T 53
ST S T I T ST 54
5.4 ANALISA FAIWA......cviiiiiiiiie e 46
5.5 Fatwa Negeri Melaka Berkaitan Dana Masjid dan Surau............ccccceeevvennene. 49
MODEL IMARAH MASJID ™ .o 55
6.1 Pengenalan kepada Model Imarah Masjid ™ ........c..ccoovririninesreeeeeeies 55
6.1.1 Contoh Jenis-Jenis Pendapatan.............ccccocveiieeiinesie e s 56
6.1.2 Contoh Jenis-Jenis Pendapatan............cccccvevueeieeieiiiesiie e 57




6.1.3 Contoh Penyata Pendapatan Masjid (Yang Biasa Diamalkan)................. 58

6.2 Penyata Pendapatan, Perbelanjaan Dan Dana Bersin...........c.cccccccveiveivennnen. 59
6.2.1 Penyata Ringkas Bulanan/Tahunan............ccceeveveiiniinninnenseeseese e, 59
6.2.2 Buku Rekod Kewangan Harian (Bulanan/Tahunan) ...........cccccccevveiueenenn, 60

KAJIAN LAPANGAN ...ttt a et e e anba e e e nes 63

7.1 PENGENAIAN ...ttt e 63

T2 DALA.....cceieee e 63

7.3 Statistik Umum ReSPONUEN ........ooviiiiiieiie e 63

7.4 Penemuan: (Penyediaan Laporan Kewangan).........ccccveveeereesieeesiveesneeseeenenns 64

7.5 Penemuan: Aspek Pendapatan..........ccocvvueiieiieeiie e ese e 66

7.6 Penemuan: Aspek Perbelanjaan.........cccccevveieeiieesie e 68

7.7 Penemuan: Pemilikan Aset Masjid..........ccccovevveiieeiie e 70

KESIMPULAN DAN CADANGAN ....coooieieeceit e 73

BIBLIOGRAF ...ttt et ae e e sae e e 77

N AV | AN A S 82
LAMPIRAN A ettt e e e e e e nrees 84
LAMPIRAN B ...ttt e e e e e nrees 85

SENARAI JADUAL, GAMBARAJAH DAN CARTA

Jadual 1: Deskripsi Ringkas Sistem Pengurusan Masjid ...........cccceeecveviveninenneennn. 27
Jadual 2: Fatwa Dana UmMUM ........ccooueiiiiieiie e sae e 46
Jadual 3: Fatwa Dana KNUSUS .........cccueiiiiiiiieiiciee e 49
Jadual 4: Fatwa Perbelanjaan [dari ..........ccccceevieiiieiii e 50
Jadual 5: Fatwa Perbelanjaan IjtimaCi...........cccocovvieiiiiiiiiiiciiccccccceee e, 53
Jadual 6: Fatwa Perbelanjaan Tijari.......cccocoveiieeiie e 54
Jadual 7: Statistik Umum ReSPONAEN........ccceeiiiiiiieiieeie e 64
Jadual 8: Penyediaan Laporan Kewangan ..........ccccecverieriieesiieesiee e esee e see e 64
Jadual 9: Masalah Pengurusan Kewangan...........cocooeieiinieneneseene e, 66
Jadual 10: Maklumat Pendapatan Masjid, Daerah Hulu Langat .............ccccceevueeneen. 67

Xi



Jadual 11: Maklumat Perbelanjaan Masjid, Daerah Hulu Langat...............ccccueenuen. 69

Jadual 12: Maklumat Aset Masjid, Daerah Hulu Langat ...........cccccceevvviieiieniennnnnn, 71
Gambarajah 1. Kerangka Pengurusan dan Pentadbiran Masjid di Malaysia ........... 23
Gambarajah 2: Hubungan di antara Pengurusan Sokongan dan Peranan Utama
A ] Lo TP OPURPRT 27
Gambarajah 3: Pengurusan Ekonomi dan Kewangan Masjid ..........ccccccevveiiiinnnnn. 28
Gambarajah 4: Pendapatan Masjid...........cccccveiiviiiiiiiie i 29
Gambarajah 5: Perbelanjaan Masjid .........cccooveiiieiiiiie i 33
Carta 1: Peratusan Perbelanjaan Masjid 2006 ...........ccccccveieeeiieiiine e 69
Carta 2: Peratusan Perbelanjaan Masjid 2007 ..........ccccviveviiininniniesie e 69
Carta 3: Peratusan Perbelanjaan Masjid 2008............ccccocveiieivie e 70

[Halaman ini sengaja ditinggalkan kosong]

Xii



S22 e o0 R0 R e o0 R TR o0 R 00T TR0

PERANAN MASJID SEBAGAI INSTITUSI EKONOMI
ISLAM

i600‘60000000‘000‘1“"000‘00000000‘0004

1.1 Sejarah Masjid dan Peranannya di dalam Islam

Perkembangan institusi masjid dari sudut kewujudan dan pembinaannya
mempunyai rentetan sejarah panjang yang bersesuaian dengan kedatangan Islam.
Dalam menyusuri catatan sejarah Islam, kewujudan pembinaan awal masjid di atas
muka bumi ini ialah Masjid al-Haram di Makkah yang dibina oleh Nabi Ibrahim

<8 dan anaknya Nabi Isma°il <&, Firman Allah 4 (Ali “Imran:96):

s r0 A, P, 20 or 0.6
uww SAay \f,mé 6415 u,wc@w it of

Maksudnya: “Sesungguhnya rumah ibadat yang mula-mula dibina
untuk manusia (beribadat kepada Tuhannya) ialah Baitullah di Makkah
yang berkat dan (dijadikan) petunjuk hidayah bagi umat manusia.”

Kebenarannya turut disandarkan kepada pengakuan Nabi # di dalam sebuah hadis
yang diriwayatkan dari Abu Dhar % ketika mana beliau bertanyakan Nabi

berkenaan awal-awal masjid yang didirikan (al-Bukhari, Muslim):

i .\,Mn» )6 wjtwin @@p, .x,,w o M.U‘ ’Jw G el 6
o ,:: ]» JG ?L;Z s ‘.5 v s «u.,a?‘ .\amlt» Jb ?ng‘.., vl G

oy, ~ Ao, A - 0/ 0z /A/ﬁ) [ 24

b Juail gg; L 2 ey wis ot GO S

Maksudnya: “Wahai Rasulullah #, apakah masjid yang pertama dijadikan
di muka bumi ini? Baginda # bersabda: Masjid al-Haram, kemudian aku
bertanya lagi, selepas itu wahai Rasulullah? Baginda #z bersabda: Masjid al-
Agsa, aku bertanya lagi: Berapa jarak (tempoh pembinaan) antara
keduanya? Baginda # bersabda: Empat puluh tahun.”



Perkembangan pembinaannya tidak terhenti sekadar dengan terdirinya Baitullah
al-Haram, bahkan terus berkembang dan menjadi paksi utama dalam penyebaran

dakwah Islam.

Peranan masjid pada zaman Rasulullah 4 bermula seawal pembinaan Masjid Quba
pada tahun 622 Masihi, iaitu tahun pertama Hijrah. Pembinaan ini berasaskan
kepada perancangan yang dibuat oleh Rasulullah # dan perundingan beserta para
sahabat r.anhum dan penduduk Quba’. Masjid ini telah dibangunkan secara
kolektif di mana Rasulullah # sendiri turut serta mengangkat batu-bata dengan

dibantu oleh golongan Muhajirin dan Ansar.

Pembinaan Masid Quba’ kemudiannya diikuti dengan pembinaan Masjid al-
Nabawi di kota Madinah dan beberapa buah masjid yang lain berikutan dengan
perkembangan Islam dan jumlah umat Islam yang semakin bertambah. Selain
daripada masjid yang dibina atas inisiatif Rasulullah # sendiri, terdapat juga
beberapa buah masjid yang dibina oleh beberapa puak dan kabilah tertentu dengan

kebenaran Baginda .
1.2 Perkembangan Masjid al-Haram dan Masjid Nabawi

Perkembangan masjid ini tidak hanya tertumpu kepada usaha menambah angka
bilangan masjid yang sedia ada iaitu Baitullah/Masjid al-Haram, Masjid al-Agsa
dan Masjid Nabawi. Tetapi usaha ke arah penambahbaikan dan membesarkannya
turut menjadi tumpuan utama. Tambahan lagi di ketika mana umat Islam semakin
hari semakin bertambah. Keluasan yang sempit memerlukan pertambahan ruang

bagi memboleh bilangan umat yang ramai dimuatkan di dalamnya.

Bagi maksud tersebut, tidak terkecuali dua buah masjid utama yang diperkatakan
di sini iaitu Masjid al-Haram dan Masjid Nabawi. Kedua-dua masjid ini turut
mengalami proses perubahan dari sudut binaannya dengan tujuan memenuhi

keperluan umat semasa yang semakin bertambah angkanya.

Ibn al-Jawzi menyatakan:



“Sesungguhnya Masjid al-Haram itu kecil sahaja, tidak mempunyai dinding
yang menutupi. la hanya di kelilingi dengan rumah-rumah di sekitarnya. Di
antara rumah-rumah tersebut terdapatnya pintu-pintu yang membolehkan
manusia masuk ke dalamnya. Setelah ianya menjadi semakin sempit
disebabkan bertambahnya manusia, maka saidina Umar & telah membeli
rumah-rumah di kelilingnya dan kemudian merobohnya serta membina
dinding-dinding rendah di sekelilingnya. Proses penambahbaikannya turut
diteruskan oleh para sahabat lain seperti Usman bin Affan <, Abdullah Ibn
Zubair r.anhuma dan khalifah- khalifah Islam seterusnya”

Begitu juga dengan Masjid Nabawi yang turut mengalami proses yang sama. la

seperti yang diriwayatkan daripada Abdullah 1bn Umar r.anhuma (al-Bukhari):

2420, » o » 0, » ﬂ/

chuﬁﬂbwijw‘yw‘dyjmdbd\fw ol

P
s )))}/

Ja.J w:-owj c..b}‘

Maksudnya: “Sesungguhnya masjid pada zaman Nabi SAW dibina dengan
batu-bata, bumbungnya daripada pelepah tamar dan tiangnya dari pohon
tamar”.
Keadaan dan kedudukan Masjid Nabawi berkekalan seperti bentuk asalnya
sehingga ke pemerintahan Saidina Umar . Saidina Abu Bakar & tidak
melakukan sebarang penambahan ke atas Masjid Nabawi, begitu juga Saidina
Umar <% kecuali beliau melakukan penggantian tiang-tiang lama, itu pun masih
mengekalkan penggunaan bahan yang digunakan oleh Nabi # iaitu pohon-pohon

tamar.

Pertambahan yang ketara ke atas Masjid Nabawi mula dilihat dilakukan di era
pemerintahan Saidina Uthman <. Beliau bukan sahaja menggantikan dinding bata
dan tiang tamar dengan batu-bata yang diukir indah, bahkan melakukan
penambahan keluasan Masjid Nabawi. Keluasan asal Masjid Nabawi hanya dalam
lingkungan enam puluh ke tujuh puluh hasta, pertambahan yang dibuat
menjangkau sehingga seratus enam puluh hasta panjang dan lebar seluas seratus
lima puluh hasta. Penambahbaikan kedua-dua masjid ini berterusan daripada satu
generasi kepada generasi seterusnya sehinggalah ke hari ini. Perluasan kawasan

demi perluasan dilakukan, begitu juga dengan seni bina yang dihiasi ukiran indah



bagi membolehkan umat Islam melakukan ibadat di dalamnya serta memberikan

keselesaan yang sempurna dalam beribadah kepada Allah 4.
1.3 Peranan Masjid Di Zaman Rasulullah

Sebagai utusan Allah 4 yang berperanan mendidik manusia menuju kepada Allah
4, Rasulullah # telah melaksanakan amanah yang diberikan kepada Baginda dan
menjadikan masjid sebagai pusat aktiviti keagamaan yang tidak hanya tertumpu
kepada soal ibadat sahaja, bahkan turut merangkumi pelbagai urusan kehidupan
seharian lain. Seperti mana Baginda # mengadakan mesyuarat di Masjid Quba

bersama beberapa sahabat Baginda & setelah masjid tersebut selesai didirikan .

Selain itu, Baginda # juga telah menjadikan masjid sebagai tempat percambahan
fikiran, keilmuan dan perbentukan masyarakat Islam. Baginda # menyampaikan
ilmu dan wahyu yang diterima kepada para sahabat. Baginda # juga memberikan
nasihat dan panduan kepada mereka dalam persoalan yang mencakupi kehidupan
umat Islam seperti dalam perkara Islam, Iman dan lIhsan, cara perbentukan
peribadi, pembersihan hati, peraturan berkeluarga, berumahtangga, berpolitik,
berjual beli, ketenteraan dan sebagainya yang diperlukan umtuk kesempurnaan
hidup setiap Muslim secara individu, bermasyarakat dan bernegara. Sewaktu di
Mekah, Baginda # menjadikan Masjid al-Haram sebagai tempat penyebaran Islam

pada musim haji dan masa-masa lain.

Dalam usaha untuk mengukuhkan ajaran Islam di kalangan pengikutnya terutama
kepada mereka yang baru memeluk Islam, Rasulullah # melaksanakan program
khas dalam bentuk “Tafaqquh fi al-Din”, khususnya di Masjid al-Nabawi di
Madinah. Baginda # sendiri bertindak sebagai guru yang utama kepada mereka.
Mereka sentiasa mendampingi Rasulullah # untuk mempelajari asas-asas Islam
siang dan malam. Sementara mereka yang bekerja dalam bidang pertanian,
perniagaan dan perdagangan mempelajari Islam bersama Rasulullah # ketika masa

lapang.



Secara umumnya, peranan masjid di zaman Rasulullah # boleh diringkaskan

kepada enam (6) peranan yang utama seperti yang akan dibincangkan di bawah.
1.3.1 Pusat Ibadat

Peranan utama masjid sebagai pusat ibadat umat Islam adalah sangat jelas.
Pembinaan masjid bertujuan untuk membolehkan umat Islam melakukan amal
ibadah di dalamnya dengan mengingati Allah 4, mendirikan solat, memuji Allah
4 dan melakukan pelbagai amal ibadah lain. Firman Allah % yang bermaksud
(Al-Nur:36):

s gL Ao -, -, ,r 0% 080 286 . 4

Uy 4l b 4 et sl b Sy 5 O alh 03f o5 3

I'd

Maksudnya: “(Nur hidayah petunjuk Allah itu bersinar dengan nyata

terutama sekalian) di rumah- rumah ibadat yang diperintahkan Allah supaya

dimuliakan keadaannya dan disebut serta diperingati nama Allah padanya di

situ juga dikerjakan ibadat mensuci dan memuji Allah pagi dan petang”.
Peranannya sebagai pusat ibadat turut ditegaskan oleh Nabi # di dalam sebuah
hadith berkenaan teguran Baginda # terhadap perbuatan seorang arab badwi yang
telah membuang air kecil di satu sudut di dalam masjid Nabi #. Nabi # bersabda
(Muslim):

[ °o_ ..~ 0 R L o - s L0 - -, s 0 ./ﬁ
4 MwwchM‘chdﬂHMy;&sﬁJc\.,a}Yc.-\.a-\.m.a.“o.\.bél
4 r 4 I'd I'd I'd Ly I'd 4 I dd 4

[ y.r) PP P -,
OT 4l 36l 34 3l y 3B

4

Maksudnya: “Sesungguhnya masjid ini bukanlah untuk dicemarinya dengan
air kencing dan kotoran, tetapi untuk mengingati Allah 3, sembahyang dan
membaca al-Quran”.

1.3.2 Pusat Pendidikan

Demi memastikan kemajuan tamadun Islam, penguasaan ilmu pengetahuan
merupakan antara faktor penting. Dalam mewujudkan masyarakat yang hebat serta
berilmu, Islam begitu menitikberatkan pengajian dan pendidikan. Dalam konteks

ini, Nabi # turut menjadikan masjid sebagai medium untuk Baginda &



menyampaikan ajaran Islam serta wahyu llahi. Sejarah pendidikan Islam telah
membuktikan bahawa masjid mempunyai pertalian yang erat dengan ilmu. Masjid

sebagai tempat perhimpunan untuk Rasulullah % menyampaikan wahyu Allah 4.

Para sahabat Rasulullah # yang mendengar wahyu dan hadith daripada Rasulullah
4 di masjid menyampaikan kepada sahabat lain yang tidak berkesempatan untuk
menghadiri majlis ilmu bersama dengan Baginda #. Para sahabat r.anhum juga
mengajarkan ahli keluarga mereka dengan apa yang telah mereka pelajari daripada
Rasulullah # di dalam majlis-majlis ilmu bersama Baginda #:. Dengan ini,
pertalian ilmu yang bermula di masjid dapat terus disampaikan kepada masyarakat

dengan berkesan.
1.3.3 Pusat Pertahanan dan Ketenteraan

Pada awal era Islam, fungsi masjid tidak hanya tertumpu kepada aspek
perbentukan rohani, tetapi turut berfungsi meningkatkan kemahiran jasmani. Di
mana, masjid juga merupakan gelanggang tentera muslimin menjalani latihan ilmu
pertempuran dan peperangan. lanya telah disaksikan sendiri oleh Umm al-
Mu’minin, Saidatina °A’ishah r.anha bersama-sama Rasulullah # yang telah
melindunginya di belakang bahu Baginda # ketika menyaksikan orang Habshah
bermain alatan perang dan perisai pada hari perayaan. Selain itu, kebanyakan
sahabat r.anhum melakukan kerja menyediakan busur dan anak panah mereka di
Masjid Nabawi. Masjid juga merupakan tempat untuk merawat perajurit yang
tercedera dan luka di dalam peperangan. Rasulullah # sendiri pernah menyuruh
supaya didirikan sebuah khemah di tepi masjid dan urusan rawatan diserahkan

kepada sahabiah Rufaidah r.anha bagi membalut luka orang Islam.
1.3.4 Pusat Ekonomi dan Kebajikan

Masjid berfungsi sebagai tempat yang menaungi usaha ekonomi dan kebajikan
untuk umat Islam. Sejarah Islam telah membuktikan masjid telah dijadikan tempat
menyimpan khazanah kewangan negara, baitulmal dan tabung kewangan lain.

Pada zaman Umar al-Khattab «:, diwujudkan khazanah al-Khaabah. Sejarah



pernah membuktikan Masjid al-Umawi di Damsyik pernah dijadikan pusat
Baitulmal. Sementara masjid-masjid di Baghdad diwujudkan dewan-dewan al-Birr
wa al-Sadagah. Masjid juga berfungsi sebagai tempat untuk bermesyuarat dan
mentadbir urusan kebajikan seperti pengurusan jenazah, nikah kahwin dan

seumpamanya.
1.3.5 Pusat Pentadbiran

Rasulullah # juga menjadikan masjid sebagai tempat menguruskan hal ehwal
pemerintahan dan pentadbiran negara seperti menjalankan kerja-kerja
perhubungan awam, menulis surat-surat, memilih pendakwah, wakil dan utusan
dari kalangan sahabat r.anhum untuk dihantar kepada ketua-ketua kabilah di
Semenanjung Tanah Arab serta kepada raja-raja di luar Tanah Arab bagi
meneruskan usaha dakwah Islam. Melalui masjid juga, Nabi #% mengeluarkan
arahan kepada gabenor-gabenor di wilayah Islam dalam urusan pungutan zakat dan

mengatur strategi peperangan bagi menghadapi dan memenanginya.
1.3.6 Pusat Perundangan

Pada zaman Rasulullah # juga, masjid juga dijadikan sebagai tempat
menyelesaikan kes-kes perundangan seperti dengan mengadakan perbicaraan,
menyelesaikan persengketaan, memutuskan tuntutan dan pelbagai isu lain yang

timbul.

Kewujudan institusi masjid dilihat melalui perkembangan yang sejajar bersesuaian
dengan perkembangan tempat dan masa umat Islam. Pembinaannya turut
mengalami perubahan bersesuaian dengan peredaran zaman moden yang tidak
hanya kekal dalam bentuk pembinaan lama. Seni bina masjid juga telah
berkembang sejajar dengan kemajuan ilmu dan teknologi umat Islam. Bahkan,
penyerapan budaya-budaya tempatan umat Islam terhadap aspek fizikal masjid
juga dilihat sebagai lambang kebolehupayaan masjid meraikan kepelbagaian yang

terdapat di dalam umat Islam itu sendiri.



1.4 Masjid dan Pemimpin Islam

Satu perkara penting yang perlu diperhatikan ialah kedudukan Masjid Nabawi
yang dibina bersebelahan dengan rumah Baginda Rasulullah #. Sebahagian para
ulama’ menyatakan bahawa kedudukan yang dekat di antara Masjid Nabawi dan
rumah Rasulullah ¢ sebagai pemimpin utama umat Islam mengandungi hikmah
yang sangat besar. Ini memudahkan untuk seseorang pemimpin Islam itu menjadi
teladan dalam mengimarahkan masjid serta memudahkan masyarakat awam untuk
bertemu dengan Baginda # pada setiap waktu solat. Ini dapat merapatkan jurang di
antara pemimpin dan masyarakatnya. Oleh itu, perancangan bandar dan
penempatan menurut perspektif Islam perlu mengambil kira kedudukan masjid dan
rumah/pejabat para pemimpin Islam agar kedua-duanya berdekatan. Kedudukan
Jabatan Perdana Menteri dan Masjid Putrajaya yang bersebelahan sepertimana
yang dapat dilihat pada hari ini merupakan manifestasi yang baik bagi

perancangan perbandaran menurut Islam.
1.5 Masjid Sebagai Pusat Ekonomi Islam

Masjid merupakan institusi terpenting (al-kay’ah al-‘ulya) di dalam masyarakat
Islam. Apabila Rasulullah # berhijrah ke Madinah, institusi yang pertama dibina
oleh Baginda # ialah masjid iaitu Masjid Nabawi. Sebagaimana yang telah
dibincangkan sebelum ini, masjid boleh dilihat sebagai sebuah institusi yang
universal yang memainkan peranan yang pelbagai. Masjid boleh dilihat sebagai
institusi ibadah dan kerohanian, institusi pendidikan, institusi sosial, institusi
pentadbiran/politik dan institusi pertahanan atau ketenteraan, serta institusi
ekonomi dan kewangan Islam yang tidak bermotifkan keuntungan. Pada hari ini,
kekuatan dana yang dapat dijana oleh sesebuah masjid khasnya di kawasan bandar
memang agak membanggakan. Namun begitu, kewujudan dana ini di dalam sistem
kewangan dan ekonomi Islam seolah-seolah tidak diambil kira sebagai sesuatu

yang penting di dalam sistem kewangan dan ekonomi Islam masa kini.



Peranan masjid di dalam mengumpul dana dan menyalurkannya kepada unit
ekonomi yang defisit mempunyai asas di dalam Sunnah Rasulullah #. Jarir lbn

Abdullah < meriwayatkan bahawa bapanya berkata (Muslim):

“Ketika kami sedang berada di sisi Rasulullah # pada waktu tengahari,
maka datanglah sebuah kaum yang dalam keadaan tidak beralas kaki dan
tidak cukup pakaian, mereka memakai penutup kepala yang terkoyak
sambil menggantungkan pedang di badan mereka, kebanyakan mereka
adalah dari [gabilah] Mudharr. Maka berubah wajah Rasulullah # kerana
melihat kesusahan yang mereka hadapi. Maka Rasulullah 4 pun
memasuki (rumah) dan kemudian keluar serta memerintahkan Bilal
untuk melakukan azan dan igamah (Zohor). Setelah itu, Baginda # (dan
para sahabat r.a.) bersolat. Setelah selesai solat, Baginda # berkhutbah dan
membaca ayat al-Quran (dari Surah al-Nisaa’: Ayat 1 dan Surah al-Hashr:
Ayat 18). Serta bersabda:

° e -, o0 - ° LI B

-, (% o - -, ° ° ° i’
(U6 ) o5 g Lo o Lo o 438 0 e 0 0 a2 oy B
co -9 o~

ff‘-‘" C”f“j )
“Bersedekahlah seseorang itu daripada dinarnya, daripada dirhamnya,
daripada pakaiannya, daripada segantang gandumnya, daripada segantang

tamarnya, (sehingga Baginda # bersabda) walaupun dengan sebahagian
daripada sebiji tamarnya.”

Maka orang ramai agak perlahan untuk mula bersedekah. Maka datanglah
seorang lelaki daripada Ansar dengan satu kantung yang hampir-hampir
tidak mampu dipegang dengan tapak tangannya. Maka setelah itu, orang
ramai pun terus bersedekah secara berterusan sehingga terkumpulnya dua
longgokan besar pakaian dan makanan dan sehingga aku telah melihat
wajah Rasulullah # berseri-seri seolah-olah bekas yang bersinar. Maka
Baginda # pun bersabda:

o2z o o 2r0- - /0/}0(( RO 2 Ror Por o FOA s 0 0 g, o -

dfﬁ.ﬁuﬁo.\.’q\.«‘}ﬁﬁwﬁ LAJ»TABMMVWY‘Q;W‘J»
oz)e/z /;e o : // sy SOR s 00 ¢, o0 - de// o/ )/}o s Sor

o 339 3y e OIS o B DU B o 09 653 ] o0 oy
Mo - o rez0 s Sosr 0 2 o/ o os 0

e R S

“Barangsiapa yang mencipta di dalam Islam satu sunnah yang baik, maka
dia memperolehi pahalanya dan pahala orang-orang yang beramal dengan



sunnah tersebut selepasnya tanpa mengurangkan sedikit pun daripada
pahala-pahala mereka. Dan barangsiapa mencipta satu sunnah yang buruk,
maka dia memperolehi dosanya dan dosa orang-orang yang beramal dengan
sunnah (yang buruk) tersebut selepasnya tanpa mengurangkan sedikit pun
dosa-dosa mereka.”

Di dalam hadis di atas, peranan masjid sebagai pusat pentadbiran dan ekonomi
yang menyelesaikan masalah ekonomi umat Islam dapat dilihat dengan jelas.
Pemindahan kekayaan atau dana daripada kelompok yang mempunyai lebihan
(surplus) kepada golongan yang kekurangan (deficit) dilakukan melalui institusi
masjid. Namun begitu, aktiviti perniagaan yang bermotifkan keuntungan adalah
ditegah daripada dilakukan di dalam masjid kerana masjid bukanlah dibina untuk
tujuan Dberjual-beli di dalamnya. Abu Hurairah & meriwayatkan bahawa

Rasulullah # bersabda (al-Tirmidhi):

A e A2 02 /0/0)0((
Ls‘

Maknanya: “Apabila kamu melihat seseorang yang sedang menjual atau

membeli di dalam masjid. Maka katakanlah oleh kamu: “Semoga Allah

tidak menguntungkan perniagaan kamu.”
Ini menunjukkan bahawa masjid bukanlah institusi perniagaan yang bermotifkan
keuntungan. Di dalam sistem ekonomi Islam, masjid dilihat sebagai institusi
kewangan dan ekonomi ijtima‘i yang tidak bermotifkan keuntungan. Namun
begitu, kedudukan masjid pada hari ini dilihat sebagai sebuah entiti yang
mempunyai  tanggungjawab dan beban kewangan. Bagi meneruskan
kelangsungan institusi masjid, ia perlu mempunyai pendapatan bagi membiayai
tanggungjawab dan beban kewangan yang dipikulnya. Berdasarkan
tanggungjawab kewangan yang dipikul oleh masjid, kerangka pengurusan
ekonomi dan kewangan masjid dilihat sebagai sangat penting dan relevan bagi
memastikan  kelangsungan institusi masjid dapat diteruskan. Dengan

pertambahan bilangan masjid di seluruh Malaysia, kos pengurusan masjid yang

10



perlu ditanggung oleh pihak MAIN adalah semakin tinggi. Oleh kerana itu,
pihak pengurusan masjid perlu memikirkan bentuk-bentuk pendapatan yang dapat
dijana oleh pihak masjid bagi menjamin agar masjid terus dapat melaksanakan

peranan utamanya.

11



[Halaman ini sengaja ditinggalkan kosong]

12



S22 e o0 R0 R e o0 R TR o0 R 00T TR0

MASJID DARI PERSPEKTIF FIQH

i‘00‘60000000‘000‘1“"000‘0000000000004

2.1 Definisi Masjid

Dari sudut bahasa, “masjid” adalah kawasan tempat sujud bagi seseorang yang

sedang bersujud. Dari sudut istilah pula, ia adalah:

1. “Rumah yang didirikan untuk bersolat di dalamnya kerana Allah % dan ia

hanyalah semata-mata bagi-Nya dan bagi tujuan beribadat kepada-Nya

2. “Setiap tempat yang boleh dilakukan ibadat dan sujud kepada Allah ¥
padanya.”

Ini adalah bersesuaian dengan sabdaan Rasulullah #z (al-Bukhari):

Y S0 2,0 2o, s0 2 f 2. 8. s 2,

Jﬁa.,'b)‘\.,a.’ )Jf(‘su w&)ubc‘)ﬂbj‘wuﬂjy‘éd”‘,

Maksudnya: “Dijadikan bumi ini bagiku sebagai masjid dan suci, dan
mana-mana lelaki daripada umatku yang telah wajib ke atasnya solat, maka
bersolatlah [di mana ia berada].”
Dari sudut uruf pula, “masjid” bermaksud “tempat yang disediakan untuk
solat lima waktu.” Kawasan atau tempat yang hanya didirikan solat Hari Raya
padanya tidak dinamakan “masjid” dari sudut uruf dan hukum ahkam masjid
tidak terpakai padanya. Begitu dengan sekolah dan rubat, kedua-duanya tidak
dianggap sebagai masjid dari sudut uruf kerana kedua-duanya mempunyai tujuan

yang berbeza selain daripada mendirikan solat.

13



2.2 Kategori Masjid

Imam al-Mawardi (2000) membahagikan masjid kepada 2 kategori
[berdasarkan hak pemilikan] di dalam kitabnya — al-Ahkam Al-Sulthaniyyah,

laitu:
1 | Masajid Masjid yang didirikan oleh sultan atau kerajaan
Sulthaniyyah
2 | Masajid “Ammah Masjid umum vyang didirikan dengan harta
persendirian bukan kerajaan

Sebahagian kitab figh membahagikan masjid kepada dua kategori, iaitu:

1 | Masjid Jami® Masjid yang didirikan solat Jumaat di dalamnya

2 | Masjid Ghayr Jami® | Masjid biasa yang tidak didirikan solat Jumaat di

dalamnya

Hakikat ini telah pun ada di zaman Rasulullah # dan Khulafa’ al-Rashidin. Pada
waktu itu, terdapat tujuh (7) atau sembilan (9) buah masjid di Madinah, namun

solat Jumaat hanya didirikan di sebuah masjid sahaja, iaitu Masjid Nabawi.

Sebahagian fugaha’ pula membahagikan masjid berdasarkan jumlah solat

berjema’ah yang didirikan di dalamnya kepada 2 kategori:

1 | Masjid Jama‘ah Masjid yang didirikan 5 solat fardu secara

berjema’ah di dalamya

2 | Masjid Ghayr | Masjid yang didirikan solat berjemaah di

Jama‘ah dalamnya kurang dari 5 kali waktu solat fardu

2.3 Kedudukan dan Kemuliaan Masjid

Masjid adalah bahagian muka bumi yang paling dicintai oleh Allah .

Membina masjid bagi memenuhi keperluan di kawasan tempat tinggal sama

14



ada bandar atau kampung adalah wajib dan fardu kifayah. Di sana terdapat
banyak hadis Rasulullah % yang menggalakkan pembinaan masjid,
memuliakannya, menghormatinya, mewangikannya  dan membersihkannya.

Saidina Uthman & meriwayatkan bahawa Rasulullah # bersabda (al-Tirmidhi):

}/0 FP ] s 0 s

Maksudnya: “Barangsiapa yang membina masjid semata-mata mencari
keredhaan Allah, maka Allah akan membina baginya mahligai
seumpamanya di syurga.”

Berkenaan dengan menjaga kemuliaan masjid, Wathilah Ibn Al-Asga’ &

meriwayatkan bahawa Rasulullah ¢ bersabda (Ibn Majah):

Sy @S pasty oSty @S c‘.gt,;} @S (Sl g
» 6. 28 0

cJAUa.J‘ L@‘J;Tubbbu() ‘(’QJ"‘" J-») crsb_,..\:- K.A\.O‘_, c‘.s‘jpf

2 0 r Ay s

C’.-“ ge L2 g poor
Maknanya: “Hindarilah masjid-masjid kamu daripada kanak-kanak kamu,
orang-orang gila kamu, urusan jual-beli kamu, pertelingkahan kamu,
mengangkat suara kamu (padanya), mendirikan hukum hudud kamu,
dan hunusan pedang-pedang kamu. Dan sediakanlah di handapan pintu-
pintunya tempat-tempat bersuci dan wangikanlah ia pada hari-hari

Jumaat.”

Umat Islam juga digalakkan melazimi masjid dan meluangkan waktu di dalamnya
dengan tujuan memakmurkan dan menghidupkan masjid dengan amalan-amalan
khususnya berkaitan dengan solat. Abu al-Darda’ < berkata kepada anaknya:
“Wahai anak, hendaklah engkau jadikan masjid itu rumahmu, sesungguhnya

aku mendengar Rasulullah # bersabda (Ibn Abi Shaybah):

sre 0 o s -, /e/// ¢)e}

wtgpsﬁasuu)sﬁ)tj

Maknanya: “Masjid-masjid adalah rumah-rumah orang yang bertagwa, dan
barangsiapa yang menjadikan masjid sebagi rumahnya, Allah % telah

15



menjamin kepada mereka yang menjadikan masjid-masjid sebagai rumah
mereka dengan ruh, rahmat dan melepasi titian sirat ke syurga.”

2.4 Beberapa Hukum Figh dan Fatwa berkaitan Masjid

Pihak pengurusan masjid wajib mengetahui dan mempelajari hukum ahkam
berkaitan dengan masjid agar dapat mengelakkan sesuatu yang menyalahi Shariat
dilakukan di dalamnya dan seterusnya memelihara kehormatan masjid serta
memaksimumkan peranan dan fungsinya. Secara umumnya, pihak pengurusan
masjid dan masyarakat umat Islam di Malaysia berpegang dengan mazhab Shafie
sebagai sumber rujukan hukum. Berikut adalah beberapa hukum ahkam figh

berkaitan dengan masjid:
2.4.1 Solat Jenazah di dalam Masjid

Para fugaha berselisih pendapat berkenaan keharusan mendirikan solat jenazah di
dalam masjid. Ulama’ mazhab Shafie dan Hanbali mengharuskannya, manakala
ulama’ mazhab Hanafi dan Maliki berpandangan bahawa perkara tersebut
adalah makruh. Bahkan, pendapat muktamad di dalam mazhab Shafie ialah
solat jenazah disunatkan untuk dilakukan di dalam masjid. Ulama’ mazhab
Hanbali pula mengharuskan solat jenazah di dalam masjid dengan syarat selamat
daripada berlaku  pencemaran, sekiranya ia tidak dapat dipastikan, maka

hukumnya adalah makruh.
2.4.2 Akad Nikah di dalam Masjid

Majoriti fugaha’ berpendapat bahawa sunat dilakukan akad nikah di dalam mas;jid
kerana keberkatan bumi masjid serta dapat dimasyhurkan akad nikah dengan
mudah. Ini adalah berdasarkan riwayat Saidatina Aishah r.anha yang menyatakan
bahawa Rasulullah # bersabda (al-Tirmidhi):

2 osr L0 » s 0 L2 Ko s s v /s 20 2
3l 4 {51 ol dorlacddl 3 0 shaoly 7 &3 120 1 2f

Maksudnya: “Iklankanlah pernikahan ini dan lakukanlah ia di masjid-
masjid serta pukullah walaupun dengan kompang.”

16



Di sisi mazhab Maliki, akad nikah di dalam masjid hanyalah melibatkan lafaz ijab
dan gabul tanpa pernyataan syarat-syarat atau mengangkat suara atau
memperbanyakkan kata-kata. Sekiranya, perkara-perkara tersebut dilakukan, maka
ia adalah makruh. Ulama’ mazhab Hanafi pula berpendapat bahawa
mengadakan majlis perkahwinan di masjid adalah tidak makruh selagimana ia
tidak melibatkan perkara-perkara yang merosakkan amalan agama. Sekiranya,

perkara tersebut berlaku, maka ia adalah makruh.
2.4.3 Jual Beli di dalam Masjid

Mazhab Shafie berpendapat bahawa makruh melakukan jual beli di dalam
masjid berdasarkan riwayat Abu Hurairah % bahawa Rasulullah # bersabda (al-
Tirmidhi):

i A2 A0z L2 L0 - 0 S
fbi

:.JJJL"&! ““‘C’JTY ‘J“J’” cw‘@ﬁu )ch.ou.ﬂr.u

Maksudnya: “Sekiranya kamu melihat seseorang yang menjual atau
membeli (sesuatu) di dalam masjid, maka katakanlah: “Semoga Allah
tidak menguntungkan perniagaan kamu.”

Ulama’ mazhab Hanafi dan Hanbali berpendapat bahawa hukum makruh berjual
beli di dalam masjid hanyalah bagi orang yang tidak beriktikaf di dalam masjid.
Bagi mereka yang beriktikaf di dalam masjid, tidak mengapa bagi mereka untuk
berjual beli di dalam masjid bagi keperluan mereka tanpa membawa barang

jualan tersebut ke masjid.

Sekiranya, barang jualan tersebut di bawa ke masjid untuk jual beli dilakukan,
maka hukumnya adalah makruh kerana masjid adalah tempat yang sepatutnya

tidak berkait dengan hak-hak dan tuntutan manusia.

Mazhab Maliki juga berpendapat bahawa makruh bagi urusan jual-beli
dilakukan di dalam masjid sekiranya barang jualan dizahirkan dan dipamerkan

di masjid. Namun begitu, sekiranya terdapat pihak yang mengangkat suara bagi

17



tujuan jualan di dalam masjid dan barang tersebut diletakkan di dalam masjid serta
orang yang ingin membeli boleh melihatnya dan menawarkan harga yang
dikehendaki kepada pemiliknya, maka hukumnya adalah haram kerana perkara
tersebut menjadikan masjid seumpama pasar. Sekiranya dilakukan lafaz ijab

dan gabul semata-mata, maka ia tidak mengapa.
2.4.4 Kemasukan Orang Bukan Islam ke dalam Masjid

Ulama’ mazhab Shafie berpendapat bahawa orang bukan Islam boleh memasuki
masjid selain daripada Masjidil Haram dengan izin orang Islam. Orang bukan
Islam tidak boleh memasuki masjid tanpa keizinan orang Islam mengikut pendapat
sahih di dalam mazhab. Sekiranya seseorang bukan Islam itu masuk ke dalam
masjid tanpa keizinan, maka dia boleh dihukum ta’zir (denda) sekiranya dia

mengetahui bahawa dia perlu mendapatkan keizinan untuk tujuan tersebut.

Mazhab Hanafi berpendapat bahawa tidak mengapa orang bukan Muslim yang
dhimmi memasuki Masjidil Haram dan lain-lain masjid kerana Rasulullah
4 pernah meletakkan rombongan dari Thagif di dalam masjid sedangkan mereka

itu golongan kafir.

Mazhab Maliki pula berpendapat bahawa orang bukan Islam walaupun dhimmi
adalah tidak diharuskan masuk ke masjid walaupun diizinkan oleh seorang Muslim
melainkan sekiranya ada keperluan darurat yang memerlukan mereka
memasuki masjid seperti membuat binaan. Tanpa ada keperluan darurat, seorang

dhimmi tidak dibenarkan memasuki masjid.

Ulama’ mazhab Hanbali mempunyai dua pandangan berkenaan isu ini. Pertama,
seorang dhimmi tidak dibenarkan memasuki mana-mana masjid di luar kawasan
haram Mekah tanpa izin umat Islam. Pendapat yang kedua ialah seorang

dhimmi boleh memasuki mana-mana masjid di luar kawasan haram Mekah.

18



2.4.5 Mengunci Masjid pada Selain Waktu Solat

Majoriti ulama’ termasuk mazhab Shafie berpendapat bahawa tidak mengapa
masjid dikunci pada selain waktu solat dengan tujuan memeliharanya dan
menjaga barang- barang yang terdapat di dalamnya, atau dengan tujuan
mengelakkan dinding masjid yang bersebelahan dengan rumah-rumah orang lain
ditebuk untuk tujuan pencurian. Ulama’ mazhab Hanafi pula berpendapat bahawa
mengunci masjid adalah makruh tahrimi kerana ia menyerupai perbuatan
menghalang daripada solat. Dan perbuatan menghalang orang daripada

melakukan solat adalah haram dengan nas al-Quran berikut (Al-Bagarah:114):

rr s 220 sy 0820 2 P 20 20 ,/»

\./g."j»@w)w“.g..:;ub OT&‘A&W@W‘JLTU&}

Maksudnya: “Dan siapakah yang lebih zalim daripada mereka yang
menghalang masjid- masjid Allah daripada disebut nama-Nya di
dalamnya serta berusaha untuk menghancurkannya...”.

19



[Halaman ini sengaja ditinggalkan kosong]

20



S22 e o0 R0 R e o0 R TR o0 R 00T TR0

KERANGKA UNDANG-UNDANG BAGI MASJID DI
MALAYSIA

i600‘60000000‘000‘1“"000‘00000000‘0004

3.1 Latar Belakang dan Sejarah Masjid di Malaysia

Perkembangan institusi masjid di Malaysia adalah seiring dengan perkembangan
agama Islam di Malaysia yang dahulunya dikenali sebagai Tanah Melayu dan
Malaya. Para sejarawan berbeza pendapat tentang tarikh yang tepat agama Islam
mula diperkenalkan di tanah Melayu. Namun banyak yang berpendapat bahawa
penyebaran agama Islam di Tanah Melayu dikatakan berlaku pada kurun ke-15

laitu sewaktu zaman kegemilangan kesultanan Melayu Melaka.

Institusi masjid yang merupakan lambang dan syiar agama Islam telah turut
berkembang pesat didirikan di kawasan-kawasan penempatan penduduk bagi
memudahkan umat Islam menunaikan ibadat seharian dan juga tempat mereka
mendalami ilmu-ilmu agama. Memandangkan masjid adalah juga termasuk
sebagai aset wakaf, kajian mengenai latar belakang institusi masjid di Malaysia
perlulah juga melihat kepada perkembangan amalan wakaf di kalangan masyarakat
Melayu Islam sejak dari dulu sehinggalah masa kini. Terdapat tiga masjid yang
dianggap di antara aset wakaf terawal yang dibina iaitu Masjid Kg. Hulu di
Melaka, Masjid Sultan Abu Bakar di Johor dn Masjid Kg. Laut di Kelantan.
Masjid Kg. Hulu telah dibina pada tahun 1728, Masjid Kg. Laut pula dibina sekitar
1730- an, manakala Masjid Sultan Abu bakar pula siap dibina pada tahun 1900.
Walaupun telah berlalu ratusan tahun, dengan sedikit penambaikan ketiga-tiga

masjid tersebut masih tersergam indah digunakan oleh jemaah masjid.

Selepas kemerdekaan, pentadbiran dan pengurusan dan pentadbiran harta

wakaf di Malaysia mengalami transformasi yang menyumbang kepada

21



pengurusan yang lebih efisien dan sistematik. Bersesuaian dengan ketetapan
Jadual Kesembilan (Senarai Negeri) Perlembagaan Persekutuan Malaysia, semua
perkara yang bersangkutan dengan hal ehwal wakaf termasuklah institusi masjid
adalah terletak di bawah bidang kuasa Majlis Agama Islam Negeri (MAIN).
Sebagai pemegang amanah tunggal harta wakaf, MAIN mempunyai kuasa dari
sudut perundangan untuk memantau segala aktiviti berkaitan wakaf di negeri

masing-masing

Dari sudut perundangan, pentadbiran dan pengurusan masjid di Malaysia adalah
tertakluk di bawah bidang kuasa kerajaan negeri melalui Majlis Agama Islam
Negeri (MAIN) sebagaimana yang telah diperuntukkan oleh Perlembagaan
Persekutuan. Peruntukan ini adalah merupakan tapak asas dan amanah yang
dipikul oleh kerajaan negeri melalui MAIN untuk menguruskan hal ehwal

masjid di Malaysia.
3.2 Kedudukan Masjid Menurut Perlembagaan Malaysia

Perlembagaan Persekutuan Malaysia telah memperuntukkan bahawa Agama
Islam, undang-undang Islam dan Adat Resam Melayu adalah diletakkan di bawah
bidang kuasa kerajaan-kerajaan negeri. Agama Islam sepertimana yang disebut di
dalam Artikel 152 Perlembagaan Persekutuan secara eksklusif merupakan agama
rasmi bagi Persekutuan Malaysia manakala agama-agama lain boleh dianuti dan
diamalkan. Namun dari aspek pengurusan dan pentadbiran, hal ehwal yang
bersangkutan dengan agama Islam adalah tertakluk di bawah bidang kuasa

kerajaan-kerajaan negeri melalui Majlis Agama Islam Negeri (MAIN).

Institusi masjid yang merupakan tempat suci bagi umat untuk melakukan ibadat
seharian secara langsung tertakluk kepada bidang kuasa kerajaan negeri.
Perenggan 1 dalam senarai 2 — Senarai Negeri Jadual Ke-9, Perlembagaan
berbunyi seperti berikut: “Hukum syarak dan undang-undang diri..termasuk
hukum syarak yang berhubung dengan..masjid atau mana-mana tempat

»”

sembahyang awam untuk orang Islam,...”. Peruntukan ini memberi kuasa

kepada pentadbiran kerajaan negeri untuk mentadbir, mengurus dan memantau

22



perkara-perkara yang berkaitan dengan aktiviti dan pengimarahan masjid.
MAIN telah dipertanggungjawabkan di peringkat negeri untuk mentadbir,
mengurus dan memantau segala aktiviti-aktiviti yang berkaitan dengan masjid di

negeri-negeri masing- masing.

Gambarajah 1: Kerangka Pengurusan dan Pentadbiran Masjid di Malaysia

Pengurusan Masjid

Negeri

Sultan / Yang Di
Pertua Negeri

Majlis Agama Islam
Negeri

Jabatan Agama
Islam Negeri

Jawatankuasa
Pengurusan Masjid

Wilayah
Persekutuan

Yang Di Pertuan
Agong

Majlis Agama Islam
Negeri

Jabatan Agama
Islam Negeri

Jawatankuasa
Pengurusan Masjid

3.3 Pengurusan dan Pentadbiran Masjid di Malaysia

Sepertimana yang ditunjukkan olen Gambarajah 1, struktur pengurusan dan
pentadbiran masjid di Malaysia boleh dibahagikan kepada empat lapisan utama
diketuai oleh Sultan atau Yang Dipertua Negeri bagi negeri-negeri lain dan Yang
Di Pertuan Agong bagi Wilayah Persekutuan. Seterusnya pihak Majlis Agama
Islam Negeri (MAIN) adalah merupakan pihak yang mempunyai kuasa penuh
untuk mentadbir dan menguruskan hal- enwal masjid bagi negeri-negeri. Terdapat
yang
menyatakan peranan dan tanggungjawab MAIN memantau segala aktiviti

enakmen-enakmen yang digubal di peringkat negeri secara jelas

masjid. Bagi memastikan kelicinan pentadbiran masjid di negeri-negeri, MAIN

23



telah menubuhkan Jabatan Agama Islam Negeri atau Pejabat Agama Islam Negeri
yang mana terdapat unit khas yang mengawal selia masjid-masjid di peringkat
negeri dan daerah. Jawatankuasa pengurusan masjid pula terletak di hierarki yang
paling bawah terdiri daripada ahli kariah masjid yang dilantik untuk mengurus dan

mentadbir masjid-masjid di bawah pemantauan MAIN.
3.3.1 Sultan/Yang Dipertua Negeri dan Yang Dipertuan Agong

Di Malaysia, selain menduduki strata yang paling tinggi di dalam pentadbiran
negeri- negeri, institusi kesultanan dan Yang Dipertua Negeri juga mempunyai
kuasa eksklusif sebagai ketua agama Islam bagi negeri-negeri. Terdapat sembilan
negeri yang mempunyai institusi kesultanan Melayu yang bertindak sebagai
ketua negeri seperti Pahang, Kedah, Kelantan, Terengganu, Negeri Sembilan,
Selangor, Perak, Perlis dan Johor. Manakala Yang Dipertua Negeri bertindak
sebagai ketua bagi negeri-negeri seperti Melaka, Penang, Sabah dan Sarawak.
Sebagai ketua negara Malaysia, Yang Di Pertuan Agong adalah juga ketua agama

Islam bagi Wilayah Persekutuan Kuala Lumpur, Labuan dan Putrajaya.

Sebagai ketua agama Islam negeri-negeri, segala enakmen-enakmen berkaitan
dengan agama Islam  khususnya perkara berkaitan hal ehwal masjid
hendaklah mendapat perkenan dan kelulusan Sultan/Yang Dipertua Negeri
atau Yang Di Pertuan Agong. Walaupun peranannya dianggap kecil, institusi ini
adalah merupakan tunjang kepada keutuhan agama Islam dan kesatuan umat Islam

di Malaysia dari diganggu domba oleh anasir-anasir yang tidak bertanggungjawab.
3.3.2 Majlis Agama Islam Negeri (MAIN)

Peruntukan enakmen negeri-negeri telah memberikan kuasa kepada MAIN
sebagai pemegang amanah masjid. Sebagai contohnya, Seksyen 72 Enakmen
Negeri Sembilan, no. 1/1991 yang dikeluarkan oleh Negeri Sembilan telah
menyatakan peranan Majlis Agama Islam Negeri sebagai pemegang amanah
bagi masjid. Begitu juga enakmen negeri-negeri lain seperti Perlis, Pahang

dan Wilayah Persekutuan yang menyatakan secara jelas bidang kuasa MAIN

24



terhadap masjid termasuklah tanah di atas masjid tersebut serta mana-mana

tanah yang berhubungan dengan masjid dan mendatangkan faedah kepada masjid.

Selaku pihak yang berautoriti penuh di dalam pentadbiran masjid, MAIN
telah menggubal undang-undang yang antara lain mengenakan sekatan pembinaan
masjid, penalti bagi kesalahan-kesalahan berkaitan masjid dan kuasa merobohkan
masjid serta isu-isu berbangkit. Kesemua enakmen yang diwujudkan ini
menunjukkan bahawa MAIN mempunyai kuasa untuk mendakwa mana-mana
individu atau organisasi yang didapati melanggar undang-undang yang telah
ditetapkan. Selain itu aktiviti-aktiviti yang bertentangan dengan Islam seperti
ajaran-ajaran sesat dan menyimpang dari ajaran Islam yang sebenar dapat

dibanteras.
3.3.3 Jabatan Agama Islam Negeri/Pejabat Agama Islam Negeri

Bagi memastikan kelancaran pengurusan masjid di seluruh negeri, MAIN
telah menubuhkan Jabatan Agama Islam Negeri atau Pejabat Agama Islam
Negeri bagi menyelaras pentadbiran masjid ke seluruh negeri. Satu unit khas yang
dikenali sebagai Unit Pengurusan Masjid telah dipertanggungjawabkan untuk
menyelia, memantau dan mengurus masjid-masjid yang terletak di kawasan
masing-masing. Di antara tugas-tugas penting unit ini ialah memastikan khutbah
jumaat dibekalkan kepada masjid-masjid, memantau segala aktiviti-aktiviti
masjid dan bertanggungjawab menyalurkan bantuan kepada mana-mana masjid

yang memerlukan.

Sebagai contoh, Majlis Agama Islam Negeri Johor (MAIJ) telah menubuhkan
Pejabat Tadbir Jabatan Agama Islam Daerah bagi membantu MAIJ di dalam
urusan pentadbiran hal ehwal Islam negeri termasuklah perkara yang berkaitan
dengan pengurusan masjid. Pengurusan masjid ditadbir oleh Jawatankuasa Masjid
yang berperanan mengawal selia segala aktiviti masjid-masjid di daerah masing-

masing.

25



3.3.4 Jawatankuasa Pengurusan Masjid

Jawatankuasa pengurusan masjid adalah organisasi yang terlibat di dalam segala
aktiviti seharian masjid. Kebiasaannya ahli jawatankuasa masjid terdiri dari ahli
kariah masjid yang dilantik secara terus oleh MAIN atau yang dilantik melalui
proses mesyuarat agong masjid yang diadakan setahun  sekali. Pihak
jawatankuasa masjid adalah tertakluk di bawah bidang kuasa Jabatan Agama
Islam  atau Pejabat Agama Islam yang memantau segala aktiviti yang
dijalankan.Kaedah-kaedah Pegawai Masjid dan Jawatankuasa Kariah (Negeri
Selangor) 1995, (pindaan 1999) dan (pindaan 2001) telah menetapkan peranan
dan fungsi pegawai masjid dan juga jawatankuasa kariah di dalam mentadbir dan

mengurus masjid-masjid di negeri Selangor.

Nazir adalah merupakan pengerusi jawatankuasa masjid yang bertanggungjawab di
dalam pentadbiran dan pengurusan masjid. Manakala setiausaha dan bendahari
masjid adalah di antara ahli jawatankuasa penting yang membantu pihak nazir
menguruskan urusan harian dan kewangan masjid. Selain itu, beberapa biro boleh
ditubuhkan merangkumi biro ekonomi, pendidikan dan sebagainya yang bertujuan
untuk membantu mengimarahkan masjid melalui  aktiviti-aktiviti  yang

dirancang seterusnya dilaksanakan.

26



PENGURUSAN EKONOMI DAN KEWANGAN MASJID:
SATU KERANGKA CADANGAN

i600‘60000000‘000‘1“"000‘00000000‘0004

4.1 Pengurusan Ekonomi dan Kewangan Masjid

Pengurusan ekonomi dan kewangan masjid adalah merupakan salah satu sistem
pengurusan yang menyokong aktiviti-aktiviti (program) yang dijalankan oleh
pihak masjid. Gambarajah 2 menggambarkan Hubungan di antara Sistem
Sokongan dan Peranan Utama Masjid. Jadual 1 pula meletakkan deskripsi ringkas
bagi setiap sistem pengurusan masjid.

Gambarajah 2: Hubungan di antara Pengurusan Sokongan dan Peranan Utama
Masjid

Pengurusan Sckongan Peranan Utama

PENGURUSAN
SUMBER MANUSIA

PENGURUSAN
PEMBANGUNAN

PENGURUSAN
PROGRAM

PENGURUSAN
EKONOMI

PENGURUSAN
KEWANGAN

Jadual 1: Deskripsi Ringkas Sistem Pengurusan Masjid

Aspek Deskripsi Ringkas

27




Peranan Program Perancangan dan perlaksanaan aktiviti
Utama
Sumber Perlantikan bagi jawatan-jawatan dalam carta
Manusia organisasi masjid
Pembangunan | Pembangunan dan penyelenggaraan masjid
Sistem
Sokongan Perakaunan seperti rekod dan laporan
Kewangan
kewangan
Ekonomi Pengurusan pendapatan dan perbelanjaan

Pengurusan ekonomi dan kewangan masjid melibatkan dua aspek utama iaitu
pendapatan dan perbelanjaan yang meliputi kaedah-kaedah untuk memperoleh
dana atau aset dan tatacara penyaluran hasil-hasil yang diperolehi bagi kegunaan
masjid. Gambarjah 3 menunjukkan model pengurusan ekonomi dan kewangan
masjid yang menunjukkan bahawa pendapatan masjid boleh dijana melalui dua
sumber utama iaitu sumber pendapatan yang berbentuk khusus dan am. Dana am
adalah bentuk dana yang boleh dibelanjakan secara umum tanpa tujuan khusus.
Dana khusus pula adalah merujuk kepada dana yang mempunyai tujuan tertentu
dan khusus. Manakala perbelanjaan pula boleh dibahagikan kepada tiga
bahagian iaitu perbelanjaan bagi idari, ijtima‘i dan tijari. Idari adalah merujuk
kepada perbelanjaan berkaitan pentadbiran masjid, ijtima‘i adalah merujuk kepada
segala aktiviti masjid yang tidak bermotifkan keuntungan, manakala tijari adalah
merujuk kepada aktiviti masjid yang bermotifkan keuntungan. Perbincangan

terperinci mengenai pendapatan dan perbelanjaan masjid adalah seperti di bawah.

Gambarajah 3: Pengurusan Ekonomi dan Kewangan Masjid

28




PENGURUSAN EKONGMI
DAN KEWANGAN MASJID

Pendapatan Perbelanjaan
I
| | | I |
. litima'i Tijari
Dana Usmum Dana Khusus (Pen:gigiran) {Kemasyarakatar (Perniagaan &
& Keagamaan) Pelaburan)

4.1.1 Pendapatan Masjid

Seperti yang dipaparkan di dalam Gambarajah 4 di bawah, pendapatan khusus
masjid diperolehi melalui dana bertujuan tertentu seperti dana untuk membeli
peralatan pembesar suara masjid dan dana untuk membeli permaidani baru masjid.
Dana bertujuan khusus ini kebiasaannya diadakan di dalam suatu tempoh tertentu
bagi mengumpulkan wang bagi jumlah yang tertentu. Apabila telah sampai
tempoh masa dan jumlah wang yang dikehendaki berjaya dikumpul maka tabung
terbabit akan ditutup. Khairat kematian pula merujuk kepada tabungan wang yang
dkumpulkan melalui pembayaran yuran oleh ahli kariah masjid untuk digunakan
bagi perbelanjaan pengurusan jenazah. Nilai yurannya pula berbeza mengikut
kawasan seperti kawasan bandar mungkin kadarnya lebih sedikit dari kampung
kerana kosnya yang lebih mahal. Termasuk di dalam kategori pendapatan khusus
laitu  peruntukan khusus yang diperolehi oleh pihak masjid samada dari Majlis
Agama Islam Negeri (MAIN), syarikat swasta dan individu perseorangan.
Kebanyakan Masjid Negeri dan Masjid Daerah  misalnya mendapat geran
peruntukan secara langsung dari MAIN. Manakala terdapat juga masjid yang
dibiayai sepenuhnya oleh syarikat swasta seperti Kumpulan Masjid An-Nur di
negeri Johor vyang ditadbir dan diurus oleh Johor Corporation (JCorp)

(www.jcorp.com.my).

Gambarajah 4: Pendapatan Masjid

29


http://www.jcorp.com.my/

PEMDAPATAN

[ 1
Khusus Umum

I I : I ]
Dana Berujuan Peruntukan Urnum Sumbangan Sumbangan Tidak Keuntungan Tijari
N Khusus Berkala Berkala
1 1
Khairat Kematian
] Potongan Gaji || Walkaf o Hasil Sewa
Peruntukan Khusus i
7 Program Masjid Hibah KeuntunganJualan
Angkat H H
Ferkongsian
Sedekah — Untung Rugi

Fulangan
= Pelaburan

| | Yuran Program

|_Mpah Perkhidmatan

Sumber pendapatan masjid yang berbentuk umum (sebagai contoh) terdiri
daripada peruntukan umum, sumbangan berkala, sumbangan tidak berkala dan
keuntungan aktiviti. Peruntukan umum adalah berupa dana atau tabungan
yang tidak khusus kepada kegunaan-kegunaan tertentu. Pihak masjid bolehlah
menggunakan hasil dana yang dikumpulkan ini untuk tujuan-tujuan yang
difikirkan perlu. Sumbangan berkala pula merangkumi hasil kewangan yang
diperolehi melalui  potongan gaji oleh indiividu ahli kariah atau orang
perseorangan yang lain samada bulanan atau tahunan. Di samping itu sumbangan
berkala juga boleh diperoleni melalui program anak angkat masjid yang
melibatkan penyaluran dana oleh syarikat-syarikat swasta ke atas masjid-masjid

yang dijadikan anak angkat syarikat terbabit.

Sumbangan tidak berkala boleh didapati daripada tabarru’ atau derma, wakaf dan
hibah. lanya adalah merupakan sumber dana tradisi yang diperolehi oleh masjid
terutamanya tabung-tabung pada hari Jumaat dan dua hari raya iaitu Hari Raya
Aidilfitri dan Hari Raya Aidil Adha. Jumlah tabungan yang diperolehi oleh masjid

pada hari jumaat berbeza mengikut kawasan yang mana kutipan yang diperolehi

30



oleh masjid-masjid yang terletak di kawasan bandar lebih tinggi dari masjid-masjid
di kampung. Sebagai contohnya terdapat masjid yang terletak di bandar Kulim
yang mempunyai pendapatan yang melebihi RM10,000 sebulan yang diperolehi
daripada tabung umum hari Jumaat. Selain menerima bantuan dan sumbangan
melalui tabungan- tabungan yang diwujudkan, terdapat juga pihak pengurusan
masjid yang memperolehi pendapatan melalui hasil sewa aset wakaf masjid,

keuntungan jualan, pulangan pelaburan dan yuran program.
4.1.2 Perbelanjaan Masjid

Bagi memastikan perbelanjaan masjid dapat diuruskan secara efektif dan
sistematik, ianya perlulah dikategorikan kepada tiga kategori iaitu
perbelanjaan yang berbentuk idari, ijtima‘i dan tijari. Perbelanjaan idari
merujuk kepada sumber kewangan yang disalurkan bagi urusan pengurusan dan
pentadbiran masjid yang meliputi pembayaran bil air dan elektrik,
penyelenggaraan masjid seperti membaiki tandas, pembangunan masjid dan
upah atau elaun tertentu (jika ada) yang dibayar kepada tukang cuci
misalnya. Memandangkan perbelanjaan ini merupakan kategori perbelanjaan yang
terpenting, maka pihak pengurusan masjid perlulah memperuntukkan jumlah
wang tertentu dari dana yang diperolehi bagi menampung segala perbelanjaan di
atas. Kegagalan pihak pengurusan masjid mendapatkan sumber kewangan
yang mencukupi untuk memenuhi keperluan perbelanjaan idari akan

mendatangkan masalah seperti talian elektrik diputuskan dan sebagainya.

Perbelanjaan ijtima‘i pula adalah merupakan wang yang dibelanjakan bagi
menjalankan aktiviti-aktiviti yang mendatangkan manfaat kepada ahli kariah
masjid. Ini dikira sebagai sumbangan terbesar institusi masjid di dalam membantu
meningkatkan kefahaman Islam kepada masyarakat Islam setempat. Di antara
aktiviti yang utama ialah pendidikan seperti mengadakan kuliah-kuliah

maghrib dan subuh,ceramah-ceramah umumdan menyediakan perpustakaan bagi
memudahkan masyarakat Islam setempat memperoleh bahan-bahan bacaan

khususnya yang berbentuk keagamaan.

31



Segala kos-kos seperti bayaran penceramah dan juga jamuan ringan yang
disediakan akan ditanggung oleh pihak masjid. Selain itu, termasuk di dalam
perbelanjaan ijtima®i seperti penerbitan, bantuan masyarakat, wakaf aset dan

mengadakan majlis sambutan perayaan Islam seperti sambutan Maulidur Rasul.

Kategori perbelanjaan tijari ialah dana yang disalurkan bagi membolehkan
pihak pengurusan  masjid terlibat di  dalam  aktivit-aktiviti  yang
berorientasikan keuntungan seperti mengadakan koperasi masjid. Penubuhan
koperasi masjid dapat membantu masjid menjalankan aktiviti-aktiviti seperti
kursus-kursus berkala dan tidak berkala serta dividen keuntungan koperasi boleh
digunakan untuk menyediakan kemudahan masjid, sebagai contohnya membina
dewan masjid. Termasuk juga di dalam perbelanjaan tijari ialah modal yang
digunakan untuk mengadakan program pendidikan, menjalankan aktiviti
pertanian, pelaburan dan jualan. Kesemua aktiviti ini memerlukan perbelanjaan
pendahuluan yang diambil dari dana masjid dan sekiranya mendapat
keuntungan ianya akan dimasukkan ke dalam dana masjid. Lihat Gambarajah

5 untuk ilustrasi.

32



Gambarajah 5: Perbelanjaan Masjid

PERBELAMJAAN
[
[ I |
Idari Ijtima’i Tijari
- Koperasi
Upah/Elaun ] Pendidikan
(Percuma)
Pembangunan Fendidikan
Perpustakaan — (Berbayar)
|| Penyelenggaraan Kelas Agamal ] Pertanian
Tafagquh
L Utiliti Pembelian Aset . Sewaan
— (Wakaf)
Bantuan . Pelaburan
] Masyarakat
- Jualan
n Penerbitan —
Wajis Sambutan L Perubatan
] Islam

4.1.3 Cabaran dan Masalah dalam Pengurusan Ekonomi dan Kewangan
Masjid

Terdapat pelbagai cabaran dan masalah yang perlu dihadapi oleh pihak yang
berkuasa bagi mewujudkan pengurusan ekonomi dan kewangan masjid
yang efisien dan sistematik. Di antara masalah utama yang dihadapi oleh
institusi masjid ialah sumber tenaga manusia yang terhad. Kebanyakan ahli
jawatankuasa masjid terutamanya di kampung-kampung terdiri dari kalangan
orang-orang tua. Di dalam aspek pengurusan ekonomi dan kewangan masjid
pula, terdapat bendahari masjid yang tidak mempunyai pengetahuan asas

perakaunan yang akan menyebabkan rekod keluar masuk dana masjid tidak

33



terurus. Ini seterusnya akan menyebabkan dana-dana masjid tidak dapat
disalurkan secara optimum bagi pelaksanaan aktivit-aktiviti yang bermanfaat

kepada ahli kariah masjid.

Selain itu ketiadaan garis panduan shariah yang jelas tentang penggunaan
dana-dana masjid telah menyebabkan ahli jawatankuasa masjid tidak dapat
melakukan tugas mereka secara teratur. Walaupun telah terdapat fatwa-fatwa
yang dikeluarkan oleh badan-badan fatwa negeri dan negara, namun ianya tidak
disusun di dalam bentuk rujukan yang boleh dijadikan panduan apabila hendak
menggunakan dana-dana masjid. Isu-isu seperti pelaburan dana masjid dan
memindahkan dana sebuah masjid ke masjid yang lain sebagai contohnya,
walaupun telah difatwakan tetapi perlulah disusun secara sistematik bagi
kegunaan ahli jawatankuasa masjid membuat keputusan apabila berhadapan

dengan persoalan terbabit.

Cabaran pengurusan ekonomi dan kewangan masjid pada masa Kini adalah
terarah kepada aspek penjanaan ekonomi masjid dengan pelaksanaan beberapa
strategi yang boleh menambahkan dana-dana masjid. Di antara strategi yang
dicadangkan adalah melalui aktiviti-aktiviti yang boleh  mendatangkan
keuntungan seperti mengadakan koperasi masjid,mengadakan kursus-kursus
berbayar seperti kem solat dan membangunkan aset masjid seperti mendirikan
dewan masjid untuk disewa. Namun, perlulah juga diberi perhatian bahawa
institusi masjid tidak terlalu cenderung kepada program berbentuk tijari
ataupun program berbentuk keuntungan sehingga melupakan peranan terpenting
membangunkan masyarakat Islam melalui program berbentuk ijtima‘i seperti
kelas pengajian ilmu-ilmu agama dan sebagainya. Justeru, kerjasama semua pihak
yang terlibat sepertit MAIN dan ahli kariah setempat amatlah
diperlukan  bagi memperkemaskan pengurusan ekonomi dan kewangan masjid
seterusnya mengimarahkan institusi masjid sebagai salah satu lambang keagungan

agama Islam.

34



S22 e o0 R0 R e o0 R TR o0 R 00T TR0

FATWA-FATWA BERKAITAN PENDAPATAN DAN
PERBELANJAAN MASJID

i600‘60000000‘000‘1“"000‘00000000‘0004

5.1 Peranan Fatwa di dalam Pengurusan Ekonomi dan Kewangan Masjid

Pengurusan dan pentadbiran masjid di Malaysia adalah terletak di bawah bidang
kuasa Majlis Agama Islam Negeri-Negeri (MAIN). Manakala pengurusan dan
pentadbiran ekonomi dan kewangan masjid-masjid ditadbirurus oleh ahli
jawankuasa masjid di bawah seliaan MAIN. Terdapat masjid-masjid yang
mempunyai sumber ekonomi yang kukuh yang dijana oleh hasil aset-aset wakaf
seperti tanah, bangunan dan peralatan yang disewakan selain kutipan tabung-
tabung khas dan am seperti tabung hari Jumaat. Namun di dalam menguruskan
dana-dana masjid yang adakalanya mencecah ratusan ribu ringgit, tidak terdapat
garis panduan khas Shariah untuk diikuti oleh pihak pentadbiran masjid. Ini telah
menyebabkan terdapat dana-dana masjid yang bernilai tinggi beku tidak dijana

dengan sebaiknya.

Pengurusan dana masjid adalah merupakan satu bentuk pengurusan harta amanah
yang terdiri daripada harta wakaf, dana tabarru’ seperti sedekah, khairat kematian
dan lain-lain. Harta dan dana ini adalah tertakluk kepada hukum-hukum Shariah
yang berkaitan berdasarkan niat dan akad pihak penyumbang dana dan harta
tersebut. Pihak pengurusan masjid tidak mempunyai kuasa mutlak di dalam
membelanjakan harta dan dana tersebut. Ini adalah kerana pihak pentadbiran
masjid hanyalah bertindak sebagai pemegang amanah ataupun nazir yang dilantik
untuk menguruskan harta wakaf dan dana tabarru’ tersebut. Oleh itu, pihak
pengurusan masjid perlulah mempunyai pengetahuan Shariah yang jelas dalam

menguruskan pendapatan dan perbelanjaan sesebuah masjid.

35



Berdasarkan beberapa temubual penyelidik dengan beberapa pihak pengurusan
masjid yang bukan berlatarbelakangkan pengajian Islam, mereka menyatakan
bahawa salah satu sebab yang menghalang pengurusan ekonomi dan kewangan
masjid yang tersusun ialah ketiadaan garispanduan yang benar- benar jelas di
dalam menerangkan tatacara pengurusan pendapatan dan perbelanjaan dana
masjid. Sekiranya masalah yang berlaku tidak memerlukan penyelesaian segera,
pihak masjid boleh merujuk kepada Jawatankuasa Fatwa Negeri atau Wilayah.
Namun begitu, memandangkan proses pengeluaran fatwa yang agak memakan
masa ianya tidak sesuai bagi kes-kes yang memerlukan penyelesaian segera.
Terdapat juga keadaan di mana pihak pengurusan masjid berada di dalam keadaan

yang sukar untuk membuat keputusan segera seperti:

. penggunaan dana masjid untuk pembinaan masjid yang baru di
kawasan lain,
. pemberian sedekah daripada dana masjid kepada pihak luar yang datang

membuat rayuan di kawasan masjid dan isu-isu lain.

Ketiadaan garispanduan yang jelas dan terperinci menyebabkan sebahagian
pihak pengurusan masjid banyak membuat keputusan berdasarkan mesyuarat
pihak pengurusan masjid. Adakalanya keputusan dibuat berdasarkan keputusan

individu yang bertugas pada masa tersebut.
5.2 Fatwa Berkenaan Pendapatan Masjid

Jadual-jadual di bawah adalah merupakan ringkasan dan pengkategorian fatwa
berdasarkan model pengurusan ekonomi dan kewangan masjid yang telah
dicadangkan pada perbincangan topik yang lepas. Jadual 2 dan 3 mengumpulkan
dan mengkategorikan fatwa-fatwa berkaitan pendapatan masjid yang berbentuk
umum dan khusus. Manakala Jadual 4, 5 dan 6 pula mengumpulkan dan
mengkategorikan fatwa-fatwa berkaitan perbelanjaan masjid berbetuk idari,

ijtima‘i dan tijari.

36



Di dalam menyediakan jadual-jadual ini, penyelidik merujuk kepada rujukan-

rujukan fatwa bagi:

. Johor . Kedah
. Melaka . Brunei
. Pulau Pinang

37



5.2.1 Dana Umum

Jadual 2: Fatwa Dana Umum

Bil

Isu

Fatwa

Rujukan

Takrif
Masjid/Surau

Wang

Wang masjid/surau dalam garis panduan ini merujuk kepada dana masjid/surau
yang terkumpul hasil dari pelbagai sumber seperti derma individu atau
organisasi kedalam akaun bank atas nama masjid/surau, atau derma yang
dimasukkan ke dalam tabung yang disediakan di masjid/surau, tabung jumaat,
wakaf tunai, pungutan derma sempena hari raya, tabung bergerak, sumbangan
kerajaan, hasil sewaan dan sebagainya yang dimasukkan kedalam akaun
masjid/surau.

Fatwa Mufti
Negeri Melaka

Sumber
Masjid/Surau

Wang

Secara umumnya, pendapatan wang masjid/surau yang terkumpul diperolehi
daripada sumber-sumber seperti berikut:

1) Wakaf tunai iaitu wakaf orang ramai dalam bentuk cek atau wang tunai yang
dimasukkan ke dalam akaun bank atau tabung wakaf masjid/surau atau
diserahkan kepada pihak masjid/surau yang diamanahkan atau pembelian tapak
masjid/surau dalam bentuk kaki persegi oleh pewakaf. Dana wakaf tunai yang
dikumpul kemudiannya ditukar kepada harta kekal yang akan dimanfaatkan
untuk kebajikan dan kepentingan masjid/surau berkenaan seperti pembelian
tapak masjid/surau, pembinaan, penyelenggaraan, membaikpulih, pembesaran
dan sebagainya yang bersangkutan dengan keperluan masjid/surau secara
langsung.

i) Derma khairat atau kebajikan iaitu derma orang ramai dalam bentuk cek
atau tunai ke dalam akaun bank masjid/surau atau tabung yang disediakan oleh

Fatwa Mufti
Negeri Melaka

46




pihak masjid/surau di mana kegunaannya adalah umum meliputi pelbagai
aktiviti pengimarahan masjid/surau seperti mengadakan jamuan majlis khatam
Al-Qur’an, majlis meraikan jemaah kariah pergi dan balik haji, bayaran
penceramah, guru agama, pengurusan dan pentadbiran masjid/surau dan
sebagainya.

iii) Derma aktiviti khusus iaitu derma orang ramai dalam bentuk cek atau tunai
ke dalam akaun bank atau tabung masjid/surau yang diwujudkan secara khusus
untuk membiayai aktiviti tertentu dan dimaklumkan kepada orang ramai
mengenainya seperti pungutan derma untuk majlis sambutan isra’ mi’raj,
sambutan Maulidurrasul, Thya’ Ramadhan dan sebagainya di mana wang yang
terkumpul hendaklah dibelanjakan kepada aktiviti yang ditentukan itu sahaja.

Iv) Sumbangan kerajaan iaitu sumbangan kewangan oleh pihak kerajaan yang
dimasukkan ke dalam akaun masjid/surau tertentu.

v) Sumber-sumber lain iaitu wang masjid/surau yang terkumpul hasil daripada
aktiviti jualan, kutipan sewa, keuntungan pelaburan dan sebagainya yang
diusahakan oleh pihak masjid/surau.

Menyimpan wang
Masjid di bank
konvensional

Tidak sah menyimpan wang
masjid di bank konvensional

Fatwa
Negeri Johor

Mufti

Wang bank konvensional
(interest) didermakan
kepada masjid

1. Pihak masjid tidak boleh menerimawangtersebut. Wang tersebut perlu
diserahkan kepada Baitulmal.

2. Fatwa berkenaan interest seperti di atas. Manakala jika

Fatwa
Negeri Johor

Mufti

47




bankmemberi peralatan seperti peralatan hawa dingin bagi kepentingan masjid
maka pihak masjidharus menerimanya.

3. Wang faedah bank (interest) hendaklah diserahkan kepada Baitulmal kerana
lanya termasuk di dalam kategori wang yang tidak bertuan.

FatwaMufti
Kerajaan
Brunei

FatwaMufti
Kerajaan
Negeri Melaka

Tabung Kebajikan Am di
Masjid

lanya hendaklah digunakan bagi perkara-perkara yang bersangkutan dengan
sukan pelajaran dan lain-lain. Tabung ini hendaklah tidak bersangkutan

Fatwa-Fatwa
Jabatan Hal Ehwal

dengan masjidatau diletakkan di dalam masjid. Islam Pulau
Pinang
Memindahkan Wang | Tidak harus. Kerana niat penderma menderma untuk masjid itu sahaja maka | Fatwa Mufti

Derma Suatu Masjid ke
Masjid Yang Lain

hendaklah ianya dipatuhi.

Kerajaan Brunei

Hukum Menggerakkan
Tabung Derma

Dibolehkan menggerakkkantabung derma selama tidak mengganggu ahli
Jumaat dan eloknya sebelum khutbah Jumaat.

Fatwa Mufti
Negeri Melaka

48




5.2.2 Dana Khusus

Jadual 3: Fatwa Dana Khusus

Islam dan Bukan Islam dan

Dibahagikan Mengikut Giliran

meringankan beban waris. Bagi yang bukan Islam, wang khairat
akan diberi selepas pengkebumian sebagai pertolongan kemanusiaan.

Bil | Isu Fatwa Rujukan
1. | Tabung Kebajikan Khas lanya hendaklah digunakan untuk perkara-perkara yang berkaitan | Fatwa Jabatan
dengan masjid dan juga kepentingan agama islam seperti | Hal Ehwal
menguruskan mayat, kelas fardhu ain dan lain-lain. Islam Pulau
Pinang
2. | Kutipan Dana Masjid Baru | Kes ini berlaku disebabkan kerajaan tidak membenarkan didirikan | Fatwa Jabatan
diguna untuk Membina Surau masjid di kawasan Lahar Ikan Mati. Maka kutipan dana terbabit | Hal Ehwal
boleh digunakan untuk mendirikan surau di tempat terbabit supaya | Islam Pulau
tidak terhenti pahala orang yang berniat berwagaf wang untuk | Pinang
mendirikan masjid.
3. | Tujuan Tabung Masjid Hendaklah dinyatakan  dengan jelas tujuan tabung-tabung khasyang | Fatwa Mufti
diwujudkan dan kemana wang terbabit disalurkan seperti derma | Kerajaan Brunei
Maulid Rasul dan Khatam Quran. Sekiranya terdapat lebihan
disimpan untuk sambutan tahun hadapan.
4. | Tabung Khairat Kematian yang | Harus melakukan demikian dan sekiranya orang Muslim meninggal | Fatwa Mufti
Dipungut Bersama-sama Orang | wang khairat akan diberi sebelum pengkebumian jenazah bagi | Negeri Melaka

49




5.3 Fatwa Berkenaan Perbelanjaan Masjid

5.3.1 Idari
Jadual 4: Fatwa Perbelanjaan Idari
Bil | Isu Fatwa Rujukan
1 | Penggunaan wang wakaf tunai | Wakaf tunai yang dipungut khusus untuk pembangunan masjid | Fatwa Mufti  Negeri
yang dipungut khusus untuk | wajiblah dibelanjakan pada pembangunan fizikal masjid yang | Melaka
pembangunan masjid. berkenaan seperti pembelian tapak masjid, membina,
membaikpulih,  mengubahsuai, = membesarkan, membeli
peralatan, perkakasan, infrastruktur dan kemudahan fizikal
yang bersangkutan dengan kepentingan masjid berkenaan sama
ada pada masa sekarang atau pada masa yang akan datang.
2. | Penggunaan wang atau aset yang | Wang atau aset yang diwakafkan untuk masjid/surau yang | Fatwa Mufti  Negeri
diwakafkan untuk masjid/surau | tertentu, maka wajiblah dibelanjakan atau digunakan untuk | Melaka
tertentu. manfaat dan maslahat masjid/surau yang ditentukan itu tidaklah
boleh dibelanjakan, dipindahkan atau digunakan kepada
masjid/surau lain  sebagai menghormati niat pewakaf
berkenaan.
3. | Penggunaan wang derma yang | Wang yang didermakan oleh orang ramai bagi menjalankan | Fatwa Mufti  Negeri
dipungut khusus bagi menjalankan | aktiviti tertentu seperti Majlis Bacaan Yasin dan Tahlil, Majlis | Melaka

aktiviti/majlis tertentu.

Doa Selamat Pergi/Balik Haji, Majlis Sambutan Hari
Kebesaran Islam dan sebagainya wajiblah dibelanjakan kepada
aktiviti yang dikhususkan itu sahaja.

50




Pengurusan baki atau lebihan wang | Baki atau lebihan wang daripada pungutan derma khas yang | Fatwa Mufti  Negeri
derma masjid/surau yang dipungut | dibuat bagi menjalankan aktiviti/majlis tertentu bolehlah | Melaka
khas bagi menjalankan | disimpan dan dianjakkan derma tersebut kepada majlis yang
aktiviti/majlis tertentu serupa di masa akan datang. Jika hendak dibelanjakan baki atau
lebihan derma tersebut kepada aktiviti/majlis yang lain,
wajiblah dihebahkan kepada orang-orang yang berderma untuk
mendapatkan persetujuan dan keizinan terlebih dahulu.
Penggunaan wang derma | Jika tidak diketahui niat dan tujuan orang yang berderma itu
masjid/surau yang diperolehi atau | dengan jelas, maka hendaklah dilihat dari segi adat kebiasaan
dipungut daripada penderma yang | (‘uruf’) sesebuah masjid/surau dalam membelanjakan wang
tidak diketahui niat atau tujuannya | derma itu.
dengan jelas.
Zakat Wang Simpanan Wang simpanan masjid tidak dikenakan zakat kerana ia tidak | Fatwa  Jabatan  Hal
Masjid dimiliki oleh orang yang tertentu. Ehwal Islam  Pulau
Pinang
Meruntuhkan Masjid yang Buruk | 1. Harus merobohkan masjid yang dianggap tidak selamat | Fatwa  Mufti Negeri
dan Mendirikan Masjid yang Baru | untuk digunakan. Perkakas-perkakas masjid yang masih elok | Johor
serta Hukum Perkakasan Masjid | perlu disimpan untuk kegunaan akan datang. Hanya
boleh Dijual atau Tidak perkakasan yang rosak contohnya kayu yang patah sahaja | Fatwa  Jabatan  Hal
boleh dijual dan hasilnya dikembalikan kepada masjid. | Ehwal Islam  Pulau
Sekiranya  terdapat masjid lain yang berhajat kepada | Pinang

peralatan yang masih elok itu, maka harus diserahkan.

2. Tapak masjid yang telah dirobohkan hendaklah didirikan

o1




masjid yang baru. Peralatan masjid yang masihelok hendaklah
digunakan pada masjid yang baru. Manakala peralatan yang
rosak hendaklah dijual dan hasil jualan diserahkan kepada
masjid untuk kegunaan masjid baru.

3. Harus robohkan masjid yang telah uzur dan tidak selamat
untuk duigunakan. Perkakasan masjid yang masih elok tidak
boleh digunakan melainkan untuk dibuat masjid. Sekiranya
tiada keperluan maka boleh digunakan untuk membuat surau
atau madrasah. Dan sekiranya tiada berhajat kedua-duanya
diharuskan menjual peralatan masjid seperti bumbung, dan
tiang dan hasilnya dimasukkan kepada wakaf masjid.

Derma untuk Membaiki Masjid
digunakan untuk membeli tikar,
pembesar suara dan mesin rumput

Derma ini hanya khusus untuk membaiki masjid tidak boleh
guna untuk tujuan lain. Sekiranya tidak terdapat kerosakan
lanya disimpan untuk membaiki kerosakan pada masa akan
datang. Derma baru perlu diwijudkan untuk membeli tikar
atau perabot.

Himpunan Fatwa
Negeri Kedah Darul
Aman (Jabatan Hal
Ehwal Agama Islam
Negeri Kedah)

Fatwa Mufti Kerajaan
Brunei

52




5.3.2 Ijtima‘i

Jadual 5: Fatwa Perbelanjaan Ijtima‘i

Bil | Isu Fatwa Rujukan
1. | Menggunakan Wang  Tabung | Harus jika dinyatakan terlebih dulu tujuan tabung diadakan dan cara | Fatwa
Masjid bagi Menampung | wang tersebut digunakan. Mufti
Perbelanjaan  Aktiviti-  aktiviti Negeri
Masjid seperti Membayar Melaka
Penceramah
2. | Penggunaan wang derma Kkhairat | Wang yang didermakan oleh orang ramai sebagai Kkhairat/kebajikan | Fatwa
orang ramai untuk kemaslahatan | kepada sesebuah masjid/surau bolehlah dibelanjakan untuk aktiviti-aktiviti | Mufti
jemaah masjid/surau. yang mendatangkan kemaslahatan ahli jemaah masjid/surau berkenaan | Negeri
contohnya seperti bayaran saguhati pensyarah dan guru yang mengajar di | Melaka

masjid/ surau itu, mengadakan jamuan, majlis berbuka puasa untuk ahli
jemaah masjid, surau dan sebagainya.

53




5.3.3 Tijari

Jadual 6: Fatwa Perbelanjaan Tijari

Bil

Isu

Fatwa

Rujukan

Penggunaan wang masjid/surau
sebagai modal pelaburan untuk
menjanakan pendapatan

Harus menggunakan dana masjid/surau sebgai modal pelaburan dan
perniagaan bagi tujuan menjana pendapatan tetapi hendaklah tertakluk
kepada syarat-syarat sepertimana berikut:

a) Pihak Jawatankuasa masjid/surau berkenaan dapat memberi jaminan
bertulis wang masjid/surau yang dilaburkan atau diperniagakan
hendaklah dikembalikan semula kepada akaun masjid/surau berkenaan
untuk dibelanjakan kepada kemaslahatan masjid/surau setelah ditolak
kos pengurusan yang munasababh;

b) Ada jaminan bertulis bahawa pihak Jawatankuasa masjid/surau
berkenaan bersedia untuk membayar balik kesemua jumlah wang
masjid/surau yang dilaburkan atau diperniagakan itu kepada akaun
masjid/surau jika berlaku kerugian dalam pelaburan atau perniagaaan;

c) Ada jaminan bertulis bahawa wang masjid/surau yang dijadikan
modal pelaburan itu boleh dicairkan pada bila-bila masa apabila ada
keperluan mendesak;

d) Pelaburan atau perniagaan tersebut hendaklah dilakukan dengan
teratur dan ianya mestilah berlandaskan syariat;

e) Hendaklah dibuat kajian terperinci berkenaan dengan satu-satu

Fatwa Kerajaan
Negeri Melaka

o4




pelaburan atau perniagaan yang hendak diusahakan menggunakan
wang masjid/surau dan perlu dipastikan ianya terjamis selamat;

f) Pelaburan atau perniagaan tersebut hendaklah dikendalikan oleh satu
badan ataupun jawatankuasa khas yang terdiri daripada mereka yang
berpengalaman dalam bidang pelaburan dan bersifat amanah; dan

g) Hendaklah mendapatkan kebenaran bertulis atau kelulusan daripada
pihak berkuasa agama negeri Melaka terlebih dahulu.

Berjual Beli Di Dalam
Masjid

Haram berjual beli di dalam masjid sebagaimana hadis “Apabila kamu
melihat sesiapa menjual atau membeli di dalam masjid, katakanlah
kepadanya: Allah tidak akan memberi keuntungan kepada
perniagaan engkau”.

Fatwa Jabatan

Hal Ehwal
Islam Pulau
Pinang

Membina Masjid Baru di
Tapak  Masjid Lama
Tingkat: Tingkat
Perniagaan dan Tingkat
Masjid

atas
Dua

Pertama Lot

Kedua

Tidak diharuskankeranakedua-dua tingkat dianggap masjid dan tidak
boleh dijalankan jual beli di masjid.

Fatwa Jabatan

Hal Ehwal
Islam Pulau
Pinang

95




5.4 Analisa Fatwa

Secara amnya, pihak penyelidik mendapati bahawa rujukan-rujukan fatwa bagi
Johor, Pulau Pinang dan Brunei lebih banyak membincangkan isu-isu
berkaitan pengurusan ekonomi dan kewangan masjid berbanding rujukan-rujukan

fatwa bagi negeri Kedah dan Melaka.

Berdasarkan penilitian bagi fatwa-fatwa berkaitan masjid amnya dan
pengurusan ekonomi dan kewangan masjid khasnya, penyelidik mendapati

bahawa:

. Fatwa-fatwa berkaitan pengurusan kewangan dan ekonomi masjid
dibuat berdasarkan isu atau masalah yang dikemukan dan tidak
berbentuk garispanduan atau fungsi. Oleh itu, skop fatwa adalah
terbatas dan tidak komprehensif. Namun begitu, Jawatankuasa Fatwa
Negeri Melaka adalah satu-satunya jawatankuasa fatwa negeri yang
telah mengeluarkan fatwa berkenaan penggunaan wang masjid dan
surau dalam bentuk garis panduan pada tahun 2011.

. Pengkategorian fatwa di dalam sebahagian buku-buku fatwa tidak
mempunyai satu format atau susunan yang seragam. Pengkategorian
fatwa yang tidak seragam ini juga menyebabkan fatwa-fatwa tersebut
bertebaran dan tidak dikumpulkan setempat. Ini menyukarkan pihak
berkepentingan untuk merujuk kepada fatwa yang diperlukan.

. Fatwa-fatwa berkaitan institusi masjid tidak dikategorikan dengan lebih
terperinci.

. Sebahagian fatwa juga berulang dan bertindih. Pengulangan masalah
yang sama sepatutnya menunjukkan kekerapan dan keseriusan masalah
yang dihadapi.

. Kekurangan definisi yang dapat membantu pentafsiran fatwa-
fatwa yang diberikan. Sebagai contoh, definisi “masjid” yang

dilarang berjual-beli dan sebagainya: Adakah ia meliputi kawasan

46



ruang solat sahaja, atau termasuk kaki lima masjid atau termasuk
ruang letak kereta dan semua kawasan di dalam pagar masjid?

. Terdapat sedikit perbezaan pendapat di antara majlis fatwa negeri-
negeri terbabit, contohnya penerimaan dan penggunaan wang interest.
Pihak pengurusan masjid sepatutnya peka terhadap keputusan majlis
fatwa negeri dan wilayah masing- masing. Namun begitu, perbezaan

itu bukanlah satu perkara yang berat.

Model pengurusan ekonomi dan kewangan masjid mampu memberi panduan asas
kepada pihak pengurusan masjid di dalam merancang, mentadbir dan mengawal
selia pendapatan dan perbelanjaan masjid. Perolehan dana berbentuk umum
dapat memberi ruang yang luas kepada pihak pengurusan masjid di dalam
merangka aktiviti mereka. Namun begitu, dana khusus perlu dibentuk bagi tujuan
tertentu bagi memastikan kejayaan kutipan dana bagi tujuan tersebut. Dari segi
perbelanjaan pula, peranan masjid di dalam sektor ijtima‘i patut diutamakan
berbanding perbelanjaan idari dan tijari. Ini adalah kerana masjid bukanlah
sebuah entiti perniagaan yang bermotifkan keuntungan. Namun begitu, dalam
dunia hari ini, pihak masjid mungkin terpaksa melibatkan diri di dalam aktiviti

tijari bagi menjamin kelangsungan aktiviti ijzma 'inya.

Ketiadaan garispanduan berasaskan fatwa bagi pengurusan ekonomi dan
kewangan masjid mungkin boleh menghalang kecekapan pengurusan
ekonomi dan kewangan sesebuah masjid. Oleh itu, pihak Majlis Agama Islam
Negeri/Wilayah dan Jabatan Mufti Negeri/Wilayah dicadangkan agar
menyediakan satu garispanduan khusus yang terperinci berasaskan fatwa (fatwa-
basedguidelines) berkenaan hukum Shariah berkaitan pendapatan dan perbelanjaan
masjid. Ini bagi memastikan agar pentadbiran masjid dapat berjalan lebih lancar
dan tidak dihambat dengan persoalan-persoalan hukum yang rumit dan
mengelirukan. Penulisan dan kajian di masa akan datang sepatutnya menjurus ke
arah membantu pihak berkuasa negeri/wilayah di dalam menyediakan
garispanduan ini. Di antara isu-isu yang boleh dikaji di masa akan datang adalah

seperti kaedah pelupusan harta atau aset masjid, gantirugi kerosakan atau kerugian

47



dalam aktiviti pelaburan, bentuk-bentuk aktiviti tijari yang berpotensi tinggi

serta peranan masjid dalam sistem ekonomi Islam.

48



5.5 Fatwa Negeri Melaka Berkaitan Dana Masjid dan Surau

Sebagaimana yang telah dinyatakan di dalam analisis fatwa sebelum ini,
Jawatankuasa Fatwa Negeri Melaka adalah satu-satunya jawatankuasa fatwa
negeri yang telah mengeluarkan fatwa berkenaan penggunaan wang masjid dan
surau dalam bentuk garis panduan. Fatwa tersebut telah dikeluarkan pada tahun
2011. Fatwa ini adalah merupakan rentetan daripada cadangan dan perbincangan
pihak penulis bersama bahagian pengurusan masjid di Majlis Agama Islam Melaka
(MAIM) agar fatwa seumpama ini diusahakan bagi memudahkan pengurusan
kewangan masjid dilakukan. Di sini, pihak penulis menukilkan fatwa tersebut bagi

rujukan pembaca dan pihak yang berkenaan.

Garis Panduan Penggunaan Wang Masjid dan Surau

Tarikh Keputusan: 5 Mei 2011

Keputusan:

Mesyuarat Jawatankuasa Fatwa Negeri Melaka bil. 3/2011 yang bersidang pada
4 Sya’aban 1432H bersamaan 5 Julai 2011 sebulat suara bersetuju dengan

Garis Panduan Penggunaan Wang Masjid dan Surau seperti berikut :

1. Takrif Wang Masjid/Surau

Wang masjid/surau dalam garis panduan ini merujuk kepada dana masjid/surau
yang terkumpul hasil dari pelbagai sumber seperti derma individu atau
organisasi kedalam akaun bank atas nama masjid/surau, atau derma yang
dimasukkan ke dalam tabung yang disediakan di masjid/surau, tabung jumaat,
wakaf tunai, pungutan derma sempena hari raya, tabung bergerak, sumbangan
kerajaan, hasil sewaan dan sebagainya yang dimasukkan kedalam akaun

masjid/surau.

2. Sumber Wang Masjid/Surau

Secara umumnya, pendapatan wang masjid/surau yang terkumpul diperolehi

49



daripada sumber-sumber seperti berikut:

1) Wakaf tunai iaitu wakaf orang ramai dalam bentuk cek atau wang tunai yang
dimasukkan ke dalam akaun bank atau tabung wakaf masjid/surau atau
diserahkan kepada pihak masjid/surau yang diamanahkan atau pembelian tapak
masjid/surau dalam bentuk kaki persegi oleh pewakaf. Dana wakaf tunai yang
dikumpul kemudiannya ditukar kepada harta kekal yang akan dimanfaatkan
untuk kebajikan dan kepentingan masjid/surau berkenaan seperti pembelian
tapak masjid/surau, pembinaan, penyelenggaraan, membaikpulih, pembesaran
dan sebagainya yang bersangkutan dengan keperluan masjid/surau secara

langsung.

i) Derma khairat atau kebajikan iaitu derma orang ramai dalam bentuk cek
atau tunai ke dalam akaun bank masjid/surau atau tabung yang disediakan oleh
pihak masjid/surau di mana kegunaannya adalah umum meliputi pelbagai
aktiviti pengimarahan masjid/surau seperti mengadakan jamuan majlis khatam
Al-Qur’an, majlis meraikan jemaah kariah pergi dan balik haji, bayaran
penceramah, guru agama, pengurusan dan pentadbiran masjid/surau dan

sebagainya.

1ii) Derma aktiviti khusus iaitu derma orang ramai dalam bentuk cek atau tunai
ke dalam akaun bank atau tabung masjid/surau yang diwujudkan secara khusus
untuk membiayai aktiviti tertentu dan dimaklumkan kepada orang ramai
mengenainya seperti pungutan derma untuk majlis sambutan isra’ mi’raj,
sambutan Maulidurrasul, Ihya’ Ramadhan dan sebagainya di mana wang yang

terkumpul hendaklah dibelanjakan kepada aktiviti yang ditentukan itu sahaja.

Iv) Sumbangan kerajaan iaitu sumbangan kewangan oleh pihak kerajaan yang

dimasukkan ke dalam akaun masjid/surau tertentu.

v) Sumber-sumber lain iaitu wang masjid/surau yang terkumpul hasil daripada

50




aktiviti jualan, kutipan sewa, keuntungan pelaburan dan sebagainya yang

diusahakan oleh pihak masjid/surau.

3) Penggunaan Wang Masjid/Surau

I. Penggunaan wang wakaf tunai yang dipungut khusus untuk pembangunan

masjid.

Wakaf tunai yang dipungut khusus untuk pembangunan masjid wajiblah
dibelanjakan pada pembangunan fizikal masjid yang berkenaan seperti
pembelian  tapak  masjid, = membina,membaikpulih, = mengubahsuali,
membesarkan, membeli peralatan, perkakasan, infrastruktur dan kemudahan
fizikal yang bersangkutan dengan kepentingan masjid berkenaan sama ada

pada masa sekarang atau pada masa yang akan datang.

Ii. Penggunaan wang atau aset yang diwakafkan untuk masjid/surau tertentu.

Wang atau aset yang diwakafkan untuk masjid/surau yang tertentu, maka
wajiblah dibelanjakan atau digunakan untuk manfaat dan maslahat
masjid/surau yang ditentukan itu tidaklah boleh dibelanjakan, dipindahkan atau
digunakan kepada masjid/surau lain sebagai menghormati niat pewakaf

berkenaan.

iii. Penggunaan wang derma khairat orang ramai untuk kemaslahatan jemaah

masjid/surau.

Wang yang didermakan oleh orang ramai sebagai khairat/kebajikan kepada
sesebuah masjid/surau bolehlah dibelanjakan untuk aktiviti-aktiviti yang
mendatangkan kemaslahatan ahli jemaah masjid/surau berkenaan contohnya
seperti bayaran saguhati pensyarah dan guru yang mengajar di masjid/surau itu,

mengadakan jamuan, majlis berbuka puasa untuk ahli jemaah masjid, surau dan

51




sebagainya.

iv. Penggunaan wang derma yang dipungut khusus bagi menjalankan

aktiviti/majlis tertentu.

Wang yang didermakan oleh orang ramai bagi menjalankan aktiviti tertentu
seperti Majlis Bacaan Yasin dan Tahlil, Majlis Doa Selamat Pergi/Balik Haji,
Majlis Sambutan Hari Kebesaran Islam dan sebagainya wajiblah dibelanjakan

kepada aktiviti yang dikhususkan itu sahaja.

v. Pengurusan baki atau lebihan wang derma masjid/surau yang dipungut khas

bagi menjalankan aktiviti/majlis tertentu.

Baki atau lebihan wang daripada pungutan derma khas yang dibuat bagi
menjalankan aktiviti/majlis tertentu bolehlah disimpan dan dianjakkan derma
tersebut kepada majlis yang serupa di masa akan datang. Jika hendak
dibelanjakan baki atau lebihan derma tersebut kepada aktiviti/majlis yang lain,
wajiblah dihebahkan kepada orang-orang yang berderma untuk mendapatkan

persetujuan dan keizinan terlebih dahulu.

vi. Penggunaan wang derma masjid/surau yang diperolehi atau dipungut

daripada penderma yang tidak diketahui niat atau tujuannya dengan jelas.

Jika tidak diketahui niat dan tujuan orang yang berderma itu dengan jelas,
maka hendaklah dilihat dari segi adat kebiasaan (‘uruf’) sesebuah masjid/surau

dalam membelanjakan wang derma itu.

vii. Penggunaan wang masjid/surau sebgai modal pelaburan untuk menjanakan
pendapatan
Harus menggunakan dana masjid/surau sebgai modal pelaburan dan perniagaan

bagi tujuan menjana pendapatan tetapi hendaklah tertakluk kepada syarat-

52




syarat sepertimana berikut:

a) Pihak Jawatankuasa masjid/surau berkenaan dapat memberi jaminan bertulis
wang masjid/surau yang dilaburkan atau diperniagakan hendaklah
dikembalikan semula kepada akaun masjid/surau berkenaan untuk dibelanjakan
kepada kemaslahatan masjid/surau setelah ditolak kos pengurusan yang

munasabah;

b) Ada jaminan bertulis bahawa pihak Jawatankuasa masjid/surau berkenaan
bersedia untuk membayar balik kesemua jumlah wang masjid/surau yang
dilaburkan atau diperniagakan itu kepada akaun masjid/surau jika berlaku

kerugian dalam pelaburan atau perniagaaan;

c) Ada jaminan bertulis bahawa wang masjid/surau yang dijadikan modal
pelaburan itu boleh dicairkan pada bila-bila masa apabila ada keperluan

mendesak;

d) Pelaburan atau perniagaan tersebut hendaklah dilakukan dengan teratur dan

ianya mestilah berlandaskan syariat;

e) Hendaklah dibuat kajian terperinci berkenaan dengan satu-satu pelaburan
atau perniagaan yang hendak diusahakan menggunakan wang masjid/surau dan

perlu dipastikan ianya terjamis selamat;

f) Pelaburan atau perniagaan tersebut hendaklah dikendalikan oleh satu badan
ataupun jawatankuasa khas yang terdiri daripada mereka yang berpengalaman

dalam bidang pelaburan dan bersifat amanah; dan

g) Hendaklah mendapatkan kebenaran bertulis atau kelulusan daripada pihak

berkuasa agama negeri Melaka terlebih dahulu.

53




Status Penwartaan:
Tidak Diwartakan
Nombor Rujukan:

JMM/BFB(S)/351/437/08
Negeri/Group: Melaka

54



http://www.e-fatwa.gov.my/melaka

S22 e o0 R0 R e o0 R TR o0 R 00T TR0

MODEL IMARAH MASJID ™

i600‘60000000‘000‘1“"000‘00000000‘0004

6.1 Pengenalan kepada Model Imarah Masjid ™
Model Imarah Masjid™ *adalah nama bagi satu Sistem Perakaunan Masjid yang
dibangunkan secara bersama oleh para penulis buku ini berkaitan dengan
pengurusan dan ekonomi masjid. Model Imarah Masjid™ mencadangkan sistem
perakaunan masjid berdasarkan sumber dan penggunaan dana masjid yang terdiri
daripada sumber umum dan khusus serta penggunaan dana bagi tujuan ijtima“i,
idari dan tijari.
Keseluruhan Sistem Perakaunan Masjid merangkumi:

1. Penyata Pendapatan, Perbelanjaan dan Dana Bersih

2. Penyata Kedudukan Kewangan (Kunci Kira-Kira)

3. Penyata Aliran Tunai

Modul 1 Model Imarah Masjid™ memfokuskan kepada penyediaan Penyata
Pendapatan, Perbelanjaan dan Dana Bersih Masjid. Kerangka penyata pendapatan

seperti yang telah dihasilkan daripada penyelidikan tersebut adalah seperti berikut:

! Model Imarah Masjid ™ adalah merupakan Hak Cipta Terpelihara (2012) yang dibangunkan dan dimiliki
oleh pihak penulis buku ini. Sebarang penggunaan, pembangunan atau penerbitan Model Imarah Masjid ™
dalam apa jua bentuk melalui apa jua cara perlulah terlebih dahulu mendapat keizinan bertulis daripada
pihak penulis.

55



Pendapatan

LETY
(Pentadbiran)

. litima’ie
Perbelanjaan (Kemasyarakatan)
LEL
(GEIGIELEED)]

Keterangan bagi kerangka di atas adalah seperti berikut:

Penyata
Pendapatan,
Perbelanjaan &

Dana Bersih

1 Dana Umum Dana yang boleh dibelanjakan secara umum tanpa

tujuan khusus.

2 Dana Khusus Dana yang mempunyai tujuan tertentu dan khusus
3 Idari (Pentadbiran) Perbelanjaan yang berkaitan dengan pentadbiran
masjid
4 ljtima‘i Perbelanjaan yang berkaitan dengan segala aktiviti
(Kemasyarakatan) masjid yang tidak bermotifkan keuntungan
5 Tijari (Perniagaan) Perbelanjaan yang berkaitan dengan segala aktiviti

masjid yang bermotifkan keuntungan

6.1.1 Contoh Jenis-Jenis Pendapatan

Berikut adalah senarai contoh jenis-jenis pendapatan mengikut kategori dana.

Dana Umum e Kutipan sumbangan hari Jumaat

e Sumbangan derma orang ramai

e Sumbangan derma daripada syarikat swasta

56



e Peruntukan bulanan daripada Majlis Agama (tidak
dikhususkan)

o Wakaf umum

e Untung (dividen) atas pelaburan dalam instrumen

perbankan Islam

Dana Khusus* e Yuran Khairat Kematian daripada ahli gariah

(Khairat e Derma yang dikhususkan untuk tabung khairat
Kematian)

Dana Khusus*

Kutipan derma (tabung pembinaan masjid)

(Pembinaan e Wakaf sumbangan pembinaan masjid
Masjid)

Dana Khusus*

Sumbangan derma tabung projek

(Projek e Hasil jualan

Perniagaan)

* Dana khusus adalah bergantung kepada setiap masjid. la diwujudkan

berdasarkan keperluan masjid-masjid tertentu.
6.1.2 Contoh Jenis-Jenis Pendapatan

Berikut adalah senarai contoh perbelanjaan mengikut kategori:

Idari e Bil elektrik

(Pentadbiran) Bil air
e Upah cuci dan bersihkan masjid

e Upah mengecat

57



ljtima‘i

(Kemasyarakatan)

Tijari

(Perniagaan)

6.1.3 Contoh Penyata Pendapatan Masjid (Yang Biasa Diamalkan)

Rata-rata masjid menggunakan penyata pendapatan dan perbelanjaan yang ringkas
tanpa menunjukkan dengan jelas dari sumber dana yang mana setiap perbelanjaan
tersebut dibuat. Berdasarkan kajian penulis, format penyata pendapatan yang biasa
digunakan dalam laporan kewangan masjid tidak menunjukkan pemisahan yang
jelas di antara sumber dana dan perbelanjaan setiap dana tersebut. Ini dapat dilihat
di dalam contoh yang disediakan di muka surat sebelah. Format penyata
pendapatan seumpama contoh yang diberikan boleh minimbulkan risiko dari sudut
Shariah kerana dana khusus hanya boleh digunakan untuk tujuannya yang khusus.

Tanpa pemisahan yang jelas dalam rekod kewangan, risiko bagi sesuatu dana

Upah penyelenggaraan masjid
Kad keahlian khairat kematian
Belian barang-barang pembinaan
Upah arkitek

Upah kontraktor

Belanja kursus pengurusan jenazah
Belanja ceramah mingguan

Belanja ceramah bulanan

Belanja jamuan berbuka puasa dan moreh

Belanja aktiviti hari kebesaran Islam

Belanja pendaftaran perniagaan
Pembelian peralatan projek

Promosi projek

khusus digunakan untuk tujuan yang lain adalah besar.

58



MASJID KAMPUNG MEWAH
Penyata Pendapatan dan Perbelanjaan
31 Mei 2012
Derma kutipan Jumaat 3,567 | Upah mengecat 350
Derma peribadi 1,000 | Sumbangan pada penceramah 300
Yuran Khairat 4,100 | Upah cuci masijid 240
Sumbangan ahli gariah 8,320 | Bil elektrik 1,200
Sumbangan Syarikat XYZ 10,000 | Bil air 840
Sumbangan Syarikat ABC 8,000 | Belanja kursus pengurusan 500
jenazah
Sewa Dewan 1,000 | Kad ahli khairat kematian 410
Belian barang2 pembinaan 4,500
UbahSuai Masjid
Upah arkitek ubahsuai masjid 3,000
Upah kontraktor ubahsuai 6,000
masjid
Promosi ubahsuai masijid 600
Pembelian peralatan 2,310
Jumlah perbelanjaan 20,250
Lebihan pendapatan 15,737
35,987 35,987

6.2 Penyata Pendapatan, Perbelanjaan Dan Dana Bersih

dTM

Berdasarkan kerangka Modul 1 Model Imarah Masji yang baru ini, modul ini

terbahagi kepada 2 bahagian:
a) Penyata ringkas bulanan/tahunan.
b) Buku Rekod Harian urusniaga bulanan/tahunan mengikut jenis-jenis dana.

Bentuk penyata seperti di bawah akan membolehkan setiap pendapatan dilaporkan
mengikut kategori dana yang tertentu. Di samping itu, perbelanjaan juga akan
dilaporkan mengikut 3 kategori iaitu Idari (Pentadbiran), Ijtima‘i
(Kemasyarakatan) dan Tijari (Perniagaan). Penyata ini juga akan memberi
gambaran yang lebih jelas tentang sumber dana bagi setiap perbelanjaan yang
dibuat.

6.2.1 Penyata Ringkas Bulanan/Tahunan

59



Hamna masjid : MASJID KAMFUNG MEWALH

Nama panyata : PENYATA PENDAPATAN. FERBELAMJAAN DAN DAMA BEREIH
Bagi beulan § tabwm barsichic : 10 ZULOAEDAH 1415
DAMA DR, DA,
KHUSEUS KHUSUS JURILAH
LIMILIM A B

A PENDAPATAN

Sumbangan

JUMLAH

B PERBELAMJAAN

i. Idari (Pentadbiran}

ii. ljtima'ie (Kemasyarakatan)

iii. Tijan {Pemiagaan}

JURMLAH

PERUBAHAMN BERSIH DANA

BAK] AWAL DAMNA

BAK]I AKHIR DAMA

[Rujuk Lampiran A untuk Modul Yang Lengkap]
Petunjuk:

a) Perubahan Bersih Dana = Jumlah pendapatan — Jumlah Perbelanjaan
b) Baki Awal Dana = Baki yang dibawa daripada bulan/tahun yang lepas
c) Baki Akhir Dana = Perubahan Bersih Dana + Baki Awal Dana

6.2.2 Buku Rekod Kewangan Harian (Bulanan/Tahunan)

60



Buku rekod kewangan harian akan digunakan secara harian sekiranya masjid
mempunyai aktiviti kewangan yang banyak. Rekod juga boleh dibuat secara

mingguan atau bulanan bergantung kepada masjid masing-masing.

[Rujuk Lampiran B untuk Modul Yang Lengkap]

BUKLU REKOD KEWANGAN HARLAN

LfiFadiy
BULaM
Kategori Perbelanjaan
LITIMATE
DRI TIIART
Tarikh Baitiran Mrsuk |Df] | Keluar (KI) Eaki [Pentadiiran) (Kemasysrs- Pemiagasn)

JUMLAH

I R  —

Jumlah buku rekod kewangan harian ini yang perlu disediakan adalah bergantung
kepada jumlah kategori dana yang diwujudkan oleh pihak masjid. Sekiranya
masjid tidak mempunyai dana-dana khusus, maka hanya ada satu sahaja buku
rekod kewangan yang perlu disediakan iaitu untuk DANA UMUM. Masjid boleh
memulakan buku rekod dengan kategori dana seperti berikut (cadangan jika
sesuai):

a) Buku Rekod Kewangan Harian untuk DANA UMUM

b) Buku Rekod Kewangan Harian untuk DANA KHUSUS - KHAIRAT
KEMATIAN

61



¢) Buku Rekod Kewangan Harian untuk DANA KHUSUS — PEMBINAAN
MASJID

d) Buku Rekod Kewangan Harian untuk DANA KHUSUS - PERNIAGAAN

Lajur (column) yang berwarna hijau adalah amat penting dan ini yang
membezakan dengan kaedah perekodan yang sedia ada. Untuk setiap satu
transaksi, pihak bendahari perlu mengenalpasti kategori perbelanjaan sama ada ia
belanja pentadbiran, urusan kemasyarakatan atau yang berkaitan dengan

perniagaan.

Jumlah perbelanjaan dalam petak hijau (B) mestilah sama dengan jumlah wang

keluar seperti dalam petak oren (A).

Jumlah dalam (E) , (B) , (C) dan (D) akan dipindahkan ke dalam Penyata Ringkas
Bulanan/Tahunan. (Sila rujuk Penyata Ringkas Bulanan/Tahunan untuk melihat

kedudukan amaun-amaun tersebut).

Perkara yang sama akan dibuat untuk semua buku rekod kewangan harian. Jumlah
amaun di hujung bulan akan dipindahkan mengikut lajur (column) yang

bersesuaian dengan dana yang dimaksudkan.

62



S22 e o0 R0 R e o0 R TR o0 R 00T TR0

KAJIAN LAPANGAN

i600‘60000000‘000‘1“"000‘00000000‘0004

7.1 Pengenalan

Bahagian ini membincangkan dapatan hasil kajian yang telah dilakukan oleh para
penulis terhadap masjid- masjid di kawasan Hulu Langat, Selangor pada tahun
2009.

7.2 Data

Data untuk kajian ini diperolehi daripada temuduga dengan pegawai-pegawai
masjid yang termasuk di dalam sampel kajian. Bagi memastikan maklumat yang
diterima dari setiap masjid adalah seragam dan mengikut keperluan kajian,
maklumat tersebut dicatatkan dalam borang soal selidik yang telah dibentuk.
Jumlah masjid di kawasan Hulu Langat mengikut maklumat yang diterima dari
Pejabat Agama Islam daerah ialah sebanyak 45 buah masjid. Masjid-masjid di
kawasan ini boleh dikategorikan kepada masjid luar bandar, masjid bandar dan
masjid institusi. Sebanyak 27 peratus dari keseluruhan masjid di daerah Hulu
Langat telah dijadikan sampel kajian. Sampel yang dipilih terdiri daripada ketiga-
tiga kategori masjid yang telah dinyatakan.

7.3 Statistik Umum Responden

Data-data yang diperolehi daripada sampel dipersembahkan dalam bentuk jadual
kerana lebih mudah untuk menerangkan maklumat pegawai masjid yang telah
ditemuduga. Analisis diskriptif digunakan untuk menerangkan maklumat sampel
yang digunakan. Jadual 7 menerangkan secara ringkas hasil analisis diskriptif

kajian ini.

63



Jadual 7: Statistik Umum Responden

Purata Minima Median Maksima
Umur 48 tahun 35 tahun 50 tahun 67 tahun
Pengalaman 3 tahun 6 bulan 1 tahun 18 tahun
Pendidikan Menengah  Menengah Pengajian Pengajian

Atas Rendah Tinggi Tinggi

Jadual 7 menunjukkan statistik pegawai masjid mengikut nilai purata, minima,
median dan maksima bagi pembolehubah umur, pengalaman dan taraf pendidikan
cerapan. Umur purata pegawai masjid yang telah ditemuduga ialah 48 tahun
dengan umur terendah pegawai masjid adalah 35 tahun dan yang paling berusia
lalah 67 tahun. Manakala pembolehubah pengalaman pula diukur melalui
tempoh masa memegang jawatan sebagai pegawai masjid. Serakan
pembolehubah pengalaman bagi sampel ini adalah besar iaitu minima 6 bulan dan
maksima 18 tahun. Maka maklumat yang paling sesuai untuk menerangkan
status pengalaman ialah melalui purata dan median iaitu antara 1 hingga 3
tahun. Taraf pendidikan pula dibahagikan kepada 3 kategori utama iaitu menengah
rendah (SRP dan ke bawah), menengah atas (SPM) dan pengajian tinggi (diploma
dan ke atas). Kategori ini mengikut definisi yang diguna oleh Jabatan
Perangkaan Malaysia. Didapati dari Jadual 7 taraf pendidikan pegawai masjid

yang telah ditemuduga adalah antara menengah atas hingga pengajian tinggi.

7.4 Penemuan: (Penyediaan Laporan Kewangan)

Jadual 8: Penyediaan Laporan Kewangan

Garis Panduan 92% 0.08%
Penyediaan Rekod 100%
Kekerapan Setiap minggu Sebulan sekali | Setahun sekali

64




10% 80% 10%
_ Penyata pendapatan Lembaran Penyata aliran
Jenis rekod
dan perbelanjaan | Imbangan atau tunai
kewangan .
kunci kira-kira
100% 60% 60%

Hampir semua pegawai masjid menyatakan pihak pengurusan masjid masing-
masing mempunyai garis panduan untuk menyediakan rekod kewangan.
Hanya 0.08 peratus sahaja yang tidak mempunyai garis panduan ini. Walau
bagaimanapun, kesemua masjid menyediakan laporan kewangan dengan
kekerapan terbesar ialah sebulan sekali (80 peratus) termasuk masjid yang tidak
mempunyai garis panduan. Hanya 10 peratus sahaja yang menyediakan laporan
pada kekerapan seminggu sekali dan setahun sekali. Bentuk- bentuk rekod
kewangan terbahagi kepada tiga jenis iaitu penyata pendapatan dan
perbelanjaan, lembaran imbangan atau kunci kira-kira dan penyata aliran tunai.
Penting dinyatakan bahawa, ada masjid menyediakan ketiga-tiga jenis rekod
kewangan dan ada yang hanya menyediakan satu jenis rekod sahaja. Dari Jadual
8, didapati kesemua masjid (100 peratus) menyediakan sekurang-kurangnya
penyata pendapatan dan perbelanjaan. Manakala 60 peratus lagi turut menyediakan

penyata kunci kira-kira dan penyata aliran tunai.

Tugas penyediaan laporan kewangan masjid dilakukan oleh bendahari masjid
dan dilaporkan kepada tiga pihak iaitu jawatankuasa masjid, ahli gariah dan
Majlis Agama Islam Negeri (MAIN). 42 peratus daripada sampel menyatakan
laporan dibuat kepada ahli kariah, 67 peratus melaporkan kepada MAIN dan
kesemua bendahari masjid (100 peratus) sekurang-kurangnya melaporkan rekod
kewangan kepada jawatankuasa masjid.90 peratus daripada laporan kewangan ini
diaudit secara dalaman dan selebihnya tidak diaudit langsung. Kajian ini juga
mendapati serahan tugas kepada bandahari yang baru dilantik tidak berlaku. Jika

diperhati dalam Jadual 8, tempoh pengalaman responden yang ditemuduga adalah

65



antara 1 hingga 3 tahun. Justeru itu, kajian ini menghadapi kesukaran untuk

mendapat data siri masa pendapatan dan perbelanjaan masjid.

Jadual 9: Masalah Pengurusan Kewangan

Kategori Masalah Peratusan

Berkaitan perbelajaan 33 peratus
Berkaitan pelaburan 11 peratus
Pengurusan aset 20 peratus
Berkaitan pendapatan 45 peratus
Penyediaan rekod kewangan 10 peratus

Selain daripada maklumat penyediaan rekod, kajian ini juga mendapatkan maklum
balas dari pegawai masjid terlibat berkenaan masalah-masalah yang dihadapi oleh
mereka di dalam menguruskan ekonomi dan kewangan masjid. Ringkasan
maklum balas pegawai masjid adalah seperti dalam Jadual 9. Dari Jadual 9,
45 peratus pegawai masjid menghadapi masalah untuk menguruskan hal
ehwal berkaitan pendapatan masjid. Manakala 33 peratus lagi menghadapi
masalah berhubung dengan aspek perbelanjaan kewangan masjid. Masalah ini
timbul kerana ada di antara pegawai masjid tidak pasti berkenaan perbelanjaan
yang dibolehkan oleh syarak ke atas pendapatan masjid. Keadaan ini menjadikan
harta yang dimiliki oleh masjid adalah statik dan tidak produktif dari sudut
ekonomi. Kegiatan penjanaan pendapatan masjid masih tertumpu kepada

sumbangan ikhlas ahli kariah dan melalui simpanan di bank sahaja.
7.5 Penemuan: Aspek Pendapatan

Kajian ini membahagikan pendapatan masjid kepada tiga kategori iaitu dana
umum, dana khusus dan pulangan daripada aktiviti tijari. Dana umum pula
terbahagi kepada tiga iaitu derma, hibah dan wakaf. Manakala dana khusus terdiri

daripada khairat kematian dan dana atas tujuan tujuan khusus. Akhir sekali,

66



pulangan aktiviti tijari ialah hasil wakaf, yuran aktiviti dan sewaan seperti sewa
dewan dan sewa alatan. Maklumat pendapatan masjid diringkaskan dalam Jadual
10.

Jadual 10: Maklumat Pendapatan Masjid, Daerah Hulu Langat

Dana Umum 173,461 377,152 580,865

Dana Khusus

Dana untuk tujuan khusus 5,000
Khairat kematian 29,729 45,859 68,866
Pulangan Aktiviti Tijari

Hasil wakaf 37,840 36,840 37,400
Sewaan 6,640 4,150 9,990
Pulangan pelaburan 200,000 505,090
Jumlah 247,670 464,001 1,207,211

Dari Jadual 10, pendapatan utama masjid di bawah kategori dana umum
datangnya daripada derma yang mencakupi derma mingguan hari jumaat dan juga
derma-derma peribadi yang lain. Berlaku peningkatan yang ketara dalam
sumbangan derma dari tahun ke tahun iaitu RM173,461, RM377,152 dan RM
580,865 masing-maisng bagi tahun 2006, 2007 dan 2008. Apa yang lebih
menarik untuk dibincangkan ialah pulangan daripada aktiviti tijari. Pada tahun
2006 jumlah pendapatan yang dijana melalui pulangan aktiviti tijari ialah
RM44,480. Jumlah ini meningkat kepada RM240,990 (2007) dan RM552,480
(2008). Walau bagaimanapun, kajian ini juga mendapati tidak sampai 5 peratus
masjid yang terlibat dengan aktiviti tijari. Jika dengan peratusan yang kecil dapat
menyumbang kepada hasil yang besar, sudah pasti angka ini akan berlipat kali
ganda jika semua masjid terlibat dengan aktiviti tijari. Jelas di sini bahawa,

pendedahan dan dorongan untuk menggalakkan aktiviti tijari perlu dilakukan

67



agar pendapatan masjid dapat ditingkatkan dan seterusnya menjadi pemangkin

kepada kesejahteraan masyarakat setempat dan juga negara.
7.6 Penemuan: Aspek Perbelanjaan

Bagi aspek perbelanjaan pula, kajian ini membahagikan kepada tiga kategori
jaitu perbelanjaan idari, ijtimai dan tijari. Perbelanjaan idari terdiri daripada
bayaran bil utiliti dan penyelenggaraan masjid. Manakala perbelanjaan ijtima‘i
melibatkan bayaran kelas pengajian dan perbelanjaan tijari pula merangkumi
modal untuk membeli barang-barang kursus. Maklumat berkenaan aspek
perbelanjaan masjid diringkaskan dalam Jadual 11 dan juga Carta 1, Carta 2 dan
Carta 3.

68



Jadual 11: Maklumat Perbelanjaan Masjid, Daerah Hulu Langat

2006 2007 2008

(RM) (RM) (RM)
Idari 52,375 82,784 336,340
ljtima“i 95,484 102,017 25,1371
Tijari 9,338 7,357 12,127

Carta 1: Peratusan Perbelanjaan Masjid 2006

6%

‘EI Idari ®litima’i O Tijan |

Carta 2: Peratusan Perbelanjaan Masjid 2007

4%

43%

53%

O Idari ®litima’i O Tijan

69




Carta 3: Peratusan Perbelanjaan Masjid 2008

2%

42%

56%

‘u \dari m litima'i DTiiari|

Jelas dari Jadual 11 dan carta menunjukkan bahawa perbelanjaan masjid lebih
terarah kepada perbelanjaan ijtima‘i dan juga idari. Peratusan perbelanjaan idari
atau perbelanjaan mengurus bagi tahun 2006 dan 2007 melebihi 30 peratus dan
terus meningkat kepada 56 peratus pada tahun 2008. Manakala perbelanjaan
ijtima“i bagi tahun 2006 ialah 61 peratus dan dilihat peratusan ini semakin

berkurangan kepada 53 peratus pada tahun 2007 dan 42 peratus pada tahun 2008.
7.7 Penemuan: Pemilikan Aset Masjid

Pemilikan aset oleh pihak masjid terbahagi kepada dua iaitu aset semasa dan aset
tetap. Maklumat aset semasa di dalam borang soal selidik diwakili oleh
kecairan tunai, manakala aset tetap pula adalah seperti dewan, rumah sewa, kedai,
sekolah dan tanah wakaf. Jadual 12 merupakan ringkasan maklumat aset masjid

yang telah diperolehi.

70



Jadual 12: Maklumat Aset Masjid, Daerah Hulu Langat

Tahun oo (RM) 2007 (RM) 2008 (RM)

N cnt

Aset Semasa

1,070,405 1,103,456 1,133,081
Tunai

Aset Tetap

Tanah wakaf

10 ekar 10 ekar 10 ekar

Dari pelbagai bentuk aset yang dicadangkan, hanya dua kategori sahaja yang
dimiliki oleh masjid iaitu aset tunai dan juga tanah wakaf. Dari Jadual 12
membuktikan bahawa masjid-masjid di Daerah Hulu Langat ini mempunyai nilai
aset yang besar. Jika aset-aset ini digunakan dengan sebaik mungkin terutamanya
dalam sektor yang produktif, sudah pasti pulangan yang besar dapat dilakukan.
Satu garis panduan berkenaan pelaburan dan aktiviti penjanaan pendapatan
masjid perlu disediakan agar  peranan masjid dapat dipelbagaikan sesuai
dengan keperluan zaman. Garis panduan ini mesti mencakupi dari segi hukum,

prosedur dan pemantauan.

71



[Halaman ini sengaja ditinggalkan kosong]

72



S22 e o0 R0 R e o0 R TR o0 R 00T TR0

KESIMPULAN DAN CADANGAN

i600‘60000000‘000‘1“"000‘00000000‘0004

Sebagai sebuah institusi yang utama di dalam agama Islam, masjid telah
memainkan peranan yang penting di dalam masyarakat Islam semenjak dari zaman
Rasululullah # sehinggalah masa kini. Selain menjadi tempat umat Islam
berkumpul untuk menunaikan solat secara berjemaah, masjid juga mempunyai
pelbagai peranan lain yang lebih luas seperti sebagai pusat dakwah, tempat orang-
orang Islam mempelajari ilmu-ilmu agama, pusat ekonomi dan pusat aktiviti
masyarakat setempat. Melihat kepada perkembangan ini, adalah amat perlu aspek
pengurusan masjid yang tersusun dan sistematik diberi perhatian yang sewajarnya
terutama yang berkaitan dengan pengurusan kewangan dan ekonomi. Ini bagi
menjamin kelangsungan aktiviti-aktiviti masjid yang memberi manfaat kepada ahli
kariah yang amat bergantung kepada pengendalian sumber pendapatan yang

diperolehi dan juga penyaluran dana masjid secara efektif.

Bagi mewujudkan satu bentuk pengurusan ekonomi dan kewangan masjid yang
efisien dan sistematik, kerjasama pihak-pihak yang terlibat secara langsung dengan
pentadbiran dan pengurusan masjid seperti Majlis Agama Islam Negeri (MAIN),
Jabatan Agama Islam Negeri (JAIN) amat diperlukan. Pemantauan dari pihak
MAIN dan khidmat nasihat JAIN akan membantu ahli jawatankuasa pengurusan
masjid menguruskan dana-dana masjid dan menjana aset-aset masjid seperti dewan
masjid bagi kemaslahatan ahli kariah. Kajian yang dijalankan di beberapa masjid
sekitar Daerah Hulu Langat ini sedikit sebanyak memberikan maklumat tentang

tatacara pengurusan dana masjid yang secara keseluruhannya adalah baik.

Model pengurusan ekonomi dan kewangan masjid yang sesuai dengan peranannya
mampu memberi panduan asas kepada pihak pengurusan masjid di dalam

merancang, mentadbir dan mengawal selia pendapatan dan perbelanjaan masjid.

73



Perolehan dana berbentuk umum dapat memberi ruang yang luas kepada pihak
pengurusan masjid di dalam merangka aktiviti mereka. Namun begitu, dana khusus
perlu dibentuk bagi tujuan tertentu bagi memastikan kejayaan kutipan dana
bagi tujuan tersebut. Dari segi perbelanjaan pula, peranan masjid di dalam sektor
ijtimai patut diutamakan berbanding perbelanjaan idari dan tijari. Ini adalah
kerana masjid bukanlah sebuah entiti perniagaan yang bermotifkan keuntungan.
Namun begitu, dalam dunia hari ini, pihak masjid mungkin terpaksa melibatkan

diri di dalam aktiviti tijari bagi menjamin kelangsungan aktiviti ijtma’inya.

Sebagaimana yang dinyatakan di dalam dapatan kajian, ketiadaan garispanduan
berasaskan fatwa bagi pengurusan ekonomi dan kewangan masjid mungkin
boleh menghalang kecekapan pengurusan ekonomi dan kewangan sesebuah
masjid. Oleh itu, pihak Majlis Agama Islam Negeri/Wilayah dan Jabatan
Mufti  Negeri/Wilayah dicadangkan agar menyediakan satu garispanduan
khusus yang terperinci berasaskan fatwa (fatwa-based guidelines) berkenaan
hukum Shariah berkaitan pendapatan dan perbelanjaan masjid. Ini bagi
memastikan agar pentadbiran masjid dapat berjalan lebih lancar dan tidak

dihambat dengan persoalan-persoalan hukum yang rumit dan mengelirukan.

Selain itu, perakaunan masjid juga perlu diberi perhatian dan ianya hendaklah
diaudit oleh juruaudit luar yang bertauliah. Ini bagi memastikan ketelusan pihak
pengurusan masjid di dalam mengurus akaun masjid yang mana terdapat masjid
yang memiliki aset tunai sehingga ratusan ribu ringgit. Keyakinan masyarakat
Islam terhadap pengurusan dana masjid juga akan bertambah dan menjadi

pemangkin untuk menarik dana-dana dari peyumbang-penyumbang baru.

Justeru penulisan dan kajian di masa akan datang seharusnya menjurus ke arah
membantu pihak berkuasa negeri/wilayah di dalam menyediakan garispanduan
fatwa (fatwa-based guidelines) berkenaan hukum Shariah berkaitan pendapatan
dan perbelanjaan masjid. Pengkajian berkaitan isu perakaunan dan audit akaun
masjid juga diharap membantu memperkemaskan lagi pengurusan ekonomi dan
kewangan masjid. Di antara isu-isu lain juga yang boleh dikaji di masa akan

datang adalah seperti kaedah pelupusan harta atau aset masjid, gantirugi

74



kerosakan atau kerugian dalam aktiviti pelaburan, bentuk-bentuk aktiviti tijari

yang berpotensi tinggi serta peranan masjid dalam sistem ekonomi Islam.

75



Halaman ini sengaja ditinggalkan kosong

76



BIBLIOGRAFI

Al-Quran Al-Karim.

Abdullaah Jalil & Muhamad Muda. 2008. Pengurusan Dana Sedekah Secara
Sistematik: Analisa Peranan Institusi Kerajaan dan Swasta. Jurnal Pengurusan
JAWHAR, Vol. 2, No.1, ms. 53-72.

Abdullah Hj Abdul Ghani. 2009. Penjanaan dan pengurusan kewangan
masjid. Prosiding Seminar Pengurusan Masjid Peringkat Asean 2009. Universiti

Utara Malaysia.

Abdullah Mat & Muhyidin Hj Aziz. 2002. Konsep dan falsafah masjid.

Prosiding Seminar Pembangunan Masjid. Universiti Malaya.

Abdul Halim Abdul Majid. 2009. Pengurusan sumber manusia dalam
pengurusan masjid. Prosiding Seminar Pengurusan Masjid Peringkat Asean 2009.

Universiti Utara Malaysia.

Ahmad Mohamed Ibrahim. (1997). Pentadbiran Undang-Udang Islam di
Malaysia. Kuala Lumpur: IKIM,

Al-Bukhari, Muhammad Ibn Ismail. 2006. Sahih al-Bukhari. Beirut: Dar al-Kutub
al- llmiyyah.

Al-Nablusi, Muhammad Ratib. 2008. Dawr al-masjid fi al-Islam. Diambil di
http://www.nabulsi.com/text/05seera/9fighsera/fighseera-57.php pada 12 Julai
2009.

Al-Naysaburi, Muslim Ibn al-Hajjaj. 2008. Sahih Muslim. Beirut: Dar al-
Kutub al- lImiyyah.

Al-Tirmizi, Abu Isa Muhammad. 2007. Sunan al-Tirmidhi. Beirut: Dar al-
Kutub al- limiyyah..

Ensiklopedia Figh (al-Mawsu‘ah al-Fighiyyah). (1997). Kuwait: Kementerian
Wagaf dan Hal Ehwal Agama Islam.

77


http://www.nabulsi.com/text/05seera/9fiqhsera/fiqhseera-57.php

Faridah Hj. Mohd Sairi. 2002. Program Dakwah Masjid Abu Bakar, Temerloh,
Pahang: Kajian Mengenai Sambutan dan Masalah. Prosiding Seminar

Pembangunan Masjid. Universiti Malaysia.

Fatwa Mufti Kerajaan Brunei-Isu-isu Kewangan. 2000. Jabatan Mufti Kerajaaan,

Jabatan Perdana Menteri, Negara Brunei.

Fatwa Mufti Kerajaan Negeri Melaka. Tt. Pejabat Mufti Negeri Melaka. Fatwa-
Fatwa Mufti Kerajaan Johor. Tt Jilid 11.

Fatwa-Fatwa Mufti Kerajaan Johor. Tt. Jilid 1.

Fatwa-Fatwa Mufti Kerajaan Terengganu. 2000. Jabatan Hal Egama Agama
Terengganu. Fatwa-Fatwa Yang Telah Dikeluarkan Jabatan Hal Ehwal Islam
Pulau Pinang Tahun 1961-1989. Jilid 1. Tt

Himpunan Fatwa Negeri Kedah Darul Aman. Tt. Jabatan Hal Ehwal Agama Islam
Negeri Kedah.

Hasni Hj Osman & Abdullah Hj Abdul Ghani. 2004. Pengurusan dan
pengimarahan masjid di  Perak. Prosiding Seminar Kebangsaan Pengurusan

Masjid. Universiti Utara Malaysia.

Hussein Ismail. 2009. Perkongsian pengalaman pengurusan masjid Asean: Masjid
Jamek Bandar Baru UDA Johor Bahru. Prosiding Seminar Pengurusan Masjid

Peringkat Asean 2009. Universiti Utara Malaysia.

Ibnu Abi Shaybah, Abu Bakr Abdullah Ibn Muhammad. 1995. Al-Musannad fi al-
ahadith wa al-athar. Beirut: Dar al-Kutub al-lImiyyah.

Ibnu Majah, Abu Abdillah Al-Qazwini. 2008. Sunan Ibn Majah. Beirut: Dar al-
Kutub al- limiyyah.

Joni Tamkin dan Che Zarian Sa’ari. 2002. Pembangunan Ekonomi Masjid.

Seminar Pembangunan Masjid. Universiti Sains Islam Malaysia.

78



Lukman Wan Mat Daud. 2009. Pengurusan latihan dan pentadbiran masjid.
Prosiding Seminar Pengurusan Masjid Peringkat Asean 2009. Universiti Utara

Malaysia.

Mohd Diah Hamdan et al. 2009. Sistem pengurusan kewangan dan kawalan aset
masjid: Satu kajian permulaan di Negeri Sembilan. Prosiding Seminar

Pengurusan Masjid Peringkat Asean 2009. Universiti Utara Malaysia.

Mohd Mohadis Haji Yasin. 1997. Pengurusan dan pentadbiran institusi masjid:
Kajian Kes di Negeri Melaka. Dissertasi (M. Usuluddin), Akademi Pengajian

Islam, Universiti Malaya.

Mohd Takiyuddin Ibrahim. 2009. Kitar semula menjana pendapatan masjid/surau:
Satu pengalaman. Prosiding Seminar Pengurusan Masjid Peringkat Asean 2009.

Universiti Utara Malaysia.

Muhd Fauzi Hj Muhammad. 2002. Pembangunan masjid dan halangannya.

Prosiding Seminar Pembangunan Masjid. Universiti Malaya.

Muhammad Syukri Salleh. 2004 . Masjid dan pembangunan berteraskan
Islam. Prosiding Seminar Kebangsaan Pengurusan Masjid. Universiti Utara

Malaysia.

Roslan Mohamed. 2002. Keberkesanan Program Masjid: Kajian Umum Masjid-
Masjid Di  Wilayah Persekutuan Kuala Lumpur.. Prosiding Seminar

Pembangunan Masjid. Universiti Malaya.

Shaikh Ali Mohamad Mokhtar. 1997. Peranan masjid dalam Islam. Kuala

Lumpur: Yayasan Dakwah Islamiah Malaysia.

Shukri Ahmad. 2009. Pengurusan masjid ke arah anjakan paradigma pemikiran
ummah. Prosiding Seminar Pengurusan Masjid Peringkat Asean 2009. Universiti

Utara Malaysia.

Sidi Gazalba. 1989. Masjid Pusat Ibadat dan Kebudayaan Islam. Jakarta: Pustaka

al- Husna.

79



Siti Mashitoh. 2004. Pengurusan Masjid Menurut Perspektif Undang-Undang
di Malaysia. Prosiding Seminar Pengurusan Masjid Peringkat Asean 2009.

Universiti Utara Malaysia.

Siti Rokiah Md Zain. 2009. Perakaunan masjid: Satu kajian rintis di daerah

Dungun.

Suhaimi Mustar. 2009. Perkongsian pengalaman pengurusan masjid Asean: Masjid
as- Syakirin, Singapura. Prosiding Seminar Pengurusan Masjid Peringkat

Asean 2009. Universiti Utara Malaysia.

Suhaimi Mustar. 2009. Perkongsian pengalaman pengurusan masjid Asean: Masjid
as- Syakirin, Singapura. Prosiding Seminar Pengurusan Masjid Peringkat

Asean 2009. Universiti Utara Malaysia.

Zakaria Bahari dan Mohd Kamal Omar. 2004. Penjanaan Dana Pengurusan
Masjid. Prosiding Seminar Kebangsaan Pengurusan Masjid. Universiti Utara

Malaysia.
Laman Sesawang

www.e-fatwa.gov.my

WWW.jawi.gov.my

WWW.|Ccorp.com.my

WWW.maij.gov.my

80


http://www.e-fatwa.gov.my/
http://www.jawi.gov.my/
http://www.jcorp.com.my/
http://www.maij.gov.my/

Halaman ini sengaja ditinggalkan kosong

81



LAMPIRAN

82



Halaman ini sengaja ditinggalkan kosong

83



LAMPIRAN A
Nama masjid . MASJID KAMPUNG MEWAH

Nama penyata : PENYATA PENDAPATAN, PERBELANJAAN DAN DANA BERSIH
Bagi bulan / tahun berakhir : 31/05/2012

DANA KHUSUS (Khairat DANA KHUSUS DANA KHUSUS

DANA UMUM Kematian) (Pembinaan Masjid) (Perniagaan)

JUMLAH

A PENDAPATAN

Peruntukan Majlis Agama Islam
Sumbangan Syarikat Korporat
Sumbangan Orang Awam

Hasil Perniagaan

JUMLAH

B PERBELANJAAN

i. |dari (Pentadbiran)
Bil Air & Elektrik
Upah & Gaji
Belanja Penyelenggaraan
Belanja Pembangunan

Disediakan®leh:@

ii. ljtima'ie (Kemasyarakatan)
Belanja Aktiviti

Saguhati Penceramah

/Disaksikanﬁbleh: \
iii. Tijari (Perniagaan)

Belanja Perniagaan

JUMLAH - /

/Disaksikanl'bleh:
PERUBAHAN BERSIH DANA

BAKI AWAL DANA

BAKI AKHIR DANA

Modul 1a: Model Imarah MasjidT'VI 2012 © Asharaf Mohd Ramli, Abdullaah Jalil, Norman Hamdan, Asmaddy Haris & Mohammad
Aizuddin Abd Aziz

84



LAMPIRAN B

BUKU REKOD KEWANGAN

DANA
BULAN
Kategori Perbelanjaan
TJTIMATE
Tarikh Butiran Ruj. Masuk (Dt) Keluar (Kt) Baki (penltZ::ilran) (Kemasyara- (Pe:':}j:zl‘"")
katan) 9

Jenis sumbangan

Peruntukan Majlis Agama Islam Negeri

Sumbangan Syarikat Korporat
Sumbangan Orang Awam
Hasil Perniagaan

Jenis Perbelanjaan

Bil air & Elektrik

Upah & Gaji

Saguhati penceramah
Belanja Aktiviti

Belanja Penyelenggaraan
Belanja Pembangunan
Belanja Perniagaan
Belanja Pengangkutan

Modul 1b: Model Imarah Masjid™ 2012 © Asharaf Mohd Ramli, Abdullaah Jalil, Norman Hamdan, Asmaddy Haris & Mohammad

Aizuddin

Abd

85

Aziz



LAMPIRAN C

Pec:p/ 313

INTERNATIONAL CONFERENCE AND EXPOSITION ON
INVENTION OF INSTITUTIONS OF HIGHER LEARNING

SILVER ...

E-MIMAS: INOVASI MASJID

Norman Hamdan, Asharaf Mohd Ramli, Abdullaah Jalil,

Asmaddy Haris, & Aizuddin Abd Aziz Winner at PECIPTA International Conference
and Exposition on Invention of Institutions of

Universiti Sains Islam Malaysia Higher Learning

held at
Kuala Lumpur Convention Centre
7 - 9 November 2013

o-Hosted By Co-Sponsored By

@ @9_!! e BANK(ISLAM YB. DATO" SERI IDRIS BIN JUSOH

[—— . Menteri Pendidikan I
Kementerian Pendidikan Malaysia

Pingat Perak (Silver). PECIPTA 2013. E-Mimas: Inovasi Masjid. Peneriman: Norman Hamdan, Asharaf Mohd Ramli, Abdullaah
Jalil, Asmaddy Haris, & Aizuddin Abd Aziz. (2013).

86



LAMPIRAN D

’wnl

nNova —
Ekspo Inovasi Islam 1434H Sansoévtm

Inspiring Islamic, Innovative Minds

boifistorf Mlsard
GOLD

This certificate of award is presented to

ASHARAF MOHD RAMLI, ABDULLAH JALIL, NORMAN HAMDAN,
DR. ASMADDY HARIS & MOHD. AIZUDDIN ABD. AZIZ

for the innovation of

E-Mimas:
Inovasi Masjid

at

4t Exposition on Islamic Innovation 2013
25t - 27t OCTOBER 2013
UNIVERSITI SAINS ISLAM MALAYSIA (USIM)

s

Datuk Dr. Ewon Ebin Prof. Dato’ Dr. Asma Ismail

Minister Vice Chancellor
Ministry of Science, Technology & Innovation Universiti Sains Islam Malaysia (USIM)

RN owaa (O

INOE e s s s s

Pingat Emas. i-INOVA ’13 (4th Exposition on Islamic Innovation 2013).
Penerima: Norman Hamdan, Asharaf Mohd Ramli, Abdullaah Jalil, Asmaddy
Haris, & Aizuddin Abd Aziz. (2013). E-Mimas: Inovasi Masjid.

87



