
ii 
 

 

 

 

  



i 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pengurusan Kewangan Masjid: 

Model Imarah Masjid TM 
 

 

 

 

  



iii 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pengurusan Kewangan Masjid: 

Model Imarah Masjid TM 
 

 

Asharaf Mohd. Ramli, Abdullaah Jalil, Norman Hamdan,  

Asmaddy Haris, Mohammad Aizuddin Abdul Aziz 

 

WISDOM PUBLICATION 

Nilai, Negeri Sembilan 

 

  



iv 
 

WISDOM PUBLICATION NS0078217-W 

No. 110, Jalan Dillenia 3, Laman Dillenia,  

Nilai Impian,  

Nilai, Negeri Sembilan. 

Tel: 06-794 6394 

Email: wisdompublisher@gmail.com  

Blog: www.wisdompublication.blogspot.com  

 

 

 

Hak Cipta Terpelihara © 2012-2014 Wisdom Publication 

 

ISBN 978-967-10299-1-6 

 

Edisi Pertama 

Cetakan: April 2014 

 

Tidak dibenarkan mengeluar ulang mana-mana bahagian artikel, ilustrasi dan isi 

kandungan buku ini dalam apa juga bentuk dengan apa jua cara sama ada secara 

elektronik, fotokopi, mekanik, rakaman atau cara lain sebelum mendapat izin 

bertulis daripada Wisdom Publication (NS0078217-W) atau para penulis. 

 

Pendapat dan pandangan yang dinyatakan oleh para penulis di dalam buku ini 

tidak semestinya melambangkan pendapat dan pandangan pihak penerbit: Wisdom 

Publication (NS0078217-W). 

 

Pencetak: 

Red Apple Innovations (002110125-H), 

B-5-G, Acacia Avenue, Jalan Jati 9, 

Bandar Baru Nilai, 

71800 Nilai, 

Negeri Sembilan Darul Khusus. 

Tel: 06- 799 5929 

Email: redappleinnovation@gmail.com  

 

mailto:wisdompublisher@gmail.com
http://www.wisdompublication.blogspot.com/
mailto:redappleinnovation@gmail.com


 

 

 

 

 

Firman Allah  (al-Tawbah: 17-18): 

 أوُلئَكَِ  باِلكْفُرِْ  أنَفْسُهِمِْ  علَىَ شاَهدِيِنَ  الل هَِ  مسَاَجدَِ  يعَْمُرُوا أنَْ  للِمْشُْركِيَِ  كاَنَ  مَا
 باِلل هَِ  آمنََ  منَْ  الل هَِ  مسََاجدَِ  يعَْمُرُ  إنِ مَاَ( *) خاَلدِوُنَ  همُْ  الن اَرِ  وفَيِ أعَمْاَلهُمُْ  حبَطِتَْ 
 يكَوُنُوا أنَْ  أوُلئَكَِ  فعَسَىَ الل هََ  إلِ َ  يخَشَْ  ولَمَْ  الز كَاَةَ  وآَتىَ الص لََةََ  أقَاَمَ وَ  الْخْرِِ  وَاليْوَمِْ 

 (*) المْهُتْدَيِنَ  مِنَ 
Maksudnya: “[17] Tidaklah layak orang-orang kafir musyrik itu 

memakmurkan (menghidupkan) masjid-masjid Allah, sedang mereka 

menjadi saksi (mengakui) akan kekufuran diri mereka sendiri. Mereka itu 

ialah orang-orang yang rosak binasa amal-amalnya dan mereka pula kekal 

di dalam neraka. [18] Hanyasanya yang layak memakmurkan 

(menghidupkan) masjid-masjid Allah itu ialah orang-orang yang beriman 

kepada Allah dan hari akhirat serta mendirikan sembahyang dan 

menunaikan zakat dan tidak takut melainkan kepada Allah, (dengan adanya 

sifat-sifat yang tersebut) maka adalah diharapkan mereka menjadi dari 

golongan yang mendapat petunjuk.” 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[Halaman ini sengaja ditinggalkan kosong] 

 



 
i 

PRAKATA 

Segala Puji Bagi Allah, Tuhan Sekalian Alam, 

Selawat dan Salam ke atas Junjungan Kita, Nabi Muhammad , ahli keluarga, 

para sahabat baginda serta seluruh umat baginda sehingga ke Hari Kiamat. 

Pihak penerbit memanjatkan kesyukuran kepada Allah  di atas limpah tawfiq dan 

inayah-Nya, maka kami dapat menerbitkan sebuah lagi karya para ilmuan USIM 

yang berteraskan penyelidikan. Buku ini adalah merupakan satu sumbangan pihak 

kami dalam memartabatkan institusi masjid serta pengenalan kepada Model 

Imarah Masjid 
TM

 yang telah dibangunkan oleh para penulis naskhah buku ini. 

Pihak kami amat berharap agar karya seumpama ini dapat dimanfaatkan 

sepenuhnya oleh umat Islam khususnya pihak pengurusan masjid dan surau 

lantaran isi kandungannya yang amat bermanfaat dan sesuai dengan realiti semasa 

tanggungjawab pengurusan masjid yang kian mencabar.  

Pihak kami amat mengalu-alukan pihak penulis untuk terus menyumbang dalam 

penulisan berkaitan pengurusan kewangan masjid kerana kekurangan rujukan di 

dalam bidang ini. Semoga Allah  menjadikan segala usaha pihak yang terlibat di 

dalam penerbitan buku ini sebagai amalan soleh yang diterima pada “hari di mana 

harta dan anak-anak tidak dapat memberi manfaat, melainkan mereka yang datang 

menemui Allah  dengan hati yang sejahtera.” 

 

WISDOM PUBLICATION 



 
ii 

PENDAHULUAN 

Dengan nama Allah yang Maha Pemurah lagi Maha Mengasihani 

Segala puji-pujian ke hadrat Allah , sembah salam ke atas Nabi junjungan 

Muhammad , keluarganya, sahabat-sahabatnya, semoga Allah mencucuri rahmat 

ke atas mereka. 

Menyelusuri sejarah perkembangan Islam, masjid adalah merupakan syiar atau 

mercu tanda keagungan agama Islam. Rasulullah  telah meletakkan peranan 

masjid sebagai sebuah institusi terpenting bagi umat Islam yang terbukti dengan 

pembinaan masjid di Quba’ sewaktu di dalam perjalanan menuju ke Madinah dan 

seterusnya pembangunan Masjid Nabawi di Madinah. Pembentukan negara Islam 

Madinah adalah berpaksikan kepada peranan besar yang diletakkan kepada 

institusi masjid yang tidak hanya sebagai pusat beribadat dan menimba ilmu 

pengetahuan sahaja, bahkan ianya melangkaui sebagai pusat perbendaharaan 

negara dan pertemuan dengan delegasi-delegasi luar. Sudah tentulah satu bentuk 

pengurusan yang sistematik seperti pengurusan kewangan dan sumber manusia 

telah dilaksanakan bagi memastikan segala peranan dan tanggungjawab yang 

diamanahkan tersebut dapat dilakukan secara mantap dan berkesan. 

Justeru, buku ini akan membincangkan dua aspek penting pengurusan kewangan 

masjid iaitu pendapatan dan perbelanjaan dana masjid. Satu model kewangan 

masjid iaitu Model Imarah Masjid
TM

 telah dibangunkan yang menerangkan secara 

terperinci tatacara pengurusan pendapatan dan perbelanjaan masjid. Aspek 

pendapatan masjid telah dibahagikan kepada dua kategori utama iaitu pendapatan 

yang diperolehi dari dana umum dan pendapatan yang diperolehi dari dana khusus. 

Manakala perbelanjaan masjid pula dibahagikan kepada tiga kategori iaitu 

perbelanjaan pengurusan (idari), perbelanjaan kemasyarakatan (ijtima
c
i) dan 

pengurusan perniagaan (tijari).  

Secara ringkasnya tajuk-tajuk yang dibincangkan di dalam naskhah kecil yang 

dihasilkan ini adalah seperti berikut: 

 Peranan Masjid Sebagai Institusi Ekonomi Islam 

 Masjid dari Perspektif Fiqh 

 Kerangka Undang-undang bagi Masjid di Malaysia 

 Model Imarah Masjid 
TM

 

 Fatwa-fatwa Berkaitan Pendapatan dan Perbelanjaan Masjid 

 Penyata Pendapatan, Perbelanjaan dan Dana Bersih Masjid 

 Kajian Lapangan 



 
iii 

 

Melalui pengamatan kami selaku penulis buku ini, masih belum terdapat penulisan 

yang menjuruskan perbincangan terhadap aspek pengurusan kewangan masjid 

yang merupakan suatu keperluan yang mustahak khususnya kepada pegawai-

pegawai pengurusan masjid. Adalah diharapkan nukilan yang dihasilkan ini dapat 

dijadikan panduan bagi mencapai matlamat ke arah penambahbaikan institusi 

masjid untuk kemaslahatan ummah. Semoga ilmu yang bermanfaat yang 

disebarkan ini menjadi satu bentuk amal jariah yang berpanjangan sepertimana 

yang dinyatakan di dalam hadis yang diriwayatkan oleh Abu Hurayrah : 

إذِاَ ماَتَ الر جَلُُ انقْطَعََ عمَلَهُُ إلِ منِْ ثلََثٍ: ولَدٍَ صاَلحٍِ يدَعْوُ لهَُ، أوَْ صدَقَةٍَ جاَرِيةٍَ، أوَْ 
 علِمٍْ ينُتْفَعَُ بهِِ 

Maksudnya:  “Apabila mati anak Adam, maka terputuslah segala 

amalannya melainkan tiga perkara iaitu: anak yang soleh yang mendoakan 

kesejahteraan baginya, atau sedeqah jariah (yang mengalir), atau ilmu yang 

dimanfaatkan dengannya”. 

 

Pengarang 



 
iv 

PENGHARGAAN 

Dengan Nama Allah Yang Maha Pemurah Lagi Maha Mengasihani. Segala puji 

bagi Allah  yang mencipta alam semesta dan selawat ke atas junjungan besar 

Nabi Muhammad  dan kaum keluarga baginda serta para sahabat r.anhum. 

Kesyukuran dipanjatkan kepada Allah  kerana dengan  keizinan-Nya  kami  

dapat menyempurnakan penulisan buku yang bertajuk “Pengurusan Kewangan 

Masjid: Model Imarah Masjid
TM

” ini. 

Setinggi-tinggi penghargaan ditujukan kepada pihak Wisdom Publication di atas 

segala saranan dan penambahbaikan sehinggalah terhasilnya penulisan ini. 

Sekalung penghargaan juga kami rakamkan kepada pihak USIM, khususnya 

Fakulti Ekonomi dan Muamalat, yang secara langsung dan tidak langsung 

memberikan kerjasama dalam menjayakan penulisan ini. Kami juga ingin 

melahirkan rasa penghargaan dan terima kasih kepada pihak luar khusunya pihak 

JAWI Labuan yang sudi menjemput kami untuk mengendalikan perundingan dan 

bengkel Pengurusan Kewangan Masjid bagi kami berkongsi hasil kajian dan 

aplikasi Model Imarah Masjid 
TM

 ini. 

Semoga curahan ilmu yang terkandung di dalam karya ini dapat diaplikasi dan 

diambil manafaat oleh pihak-pihak yang berkepentingan ke arah pemantapan 

institusi masjid di Malaysia khasnya dan luar negara amnya.  

Sekian,terima kasih. 

Pengarang 

  



 
v 

LATAR BELAKANG PENGARANG 

Asharaf Mohd Ramli adalah merupakan pensyarah di Fakulti Ekonomi dan 

Muamalat, Universiti Sains Islam Malaysia. Beliau memperolehi MSC (with 

distinction) di dalam bidang Perbankan Islam, Kewangan dan Pengurusan dari 

Loughborough University pada bulan September 2006. Beliau telah 

menyempurnakan Sarjana Muda Pengajian Islam (Shariah) (Dengan Kepujian) di 

Universiti Kebangsaan Malaysia. Pada waktu ini, beliau sedang melanjutkan 

pengajian di peringkat doktor falsafah dalam bidang Perbankan dan Kewangan 

Islam di IIiBF, Universiti Islam Antarabangsa Malaysia. Bidang penyelidikan 

beliau merangkumi Perbankan dan Kewangan Islam, Waqf, Ekonomi Islam dan 

Pengurusan Kewangan Masjid. 

Abdullaah Jalil adalah merupakan pensyarah kanan di Fakulti Ekonomi dan 

Muamalat, Universiti Sains Islam Malaysia. Beliau merupakan lulusan Sarjana 

Muda Shariah (Fiqh dan Pengajian Islam) daripada Universiti Yarmouk, Irbid, 

Jordan dengan mendapat keputusan “Mumtaz” atau “Kelas Pertama” dan berjaya 

menamatkan pengajian beliau di sana dalam tempoh tiga tahun sahaja. Beliau 

kemudiannya menyambungkan pengajian di peringkat sarjana di dalam bidang 

Perbankan dan Kewangan Islam di Universiti Islam Antarabangsa Malaysia dan 

dianugerahkan Anugerah Pelajar Terbaik Sarjana Pentadbiran Perniagaan 

(Perbankan dan Kewangan Islam) pada tahun 2004. Pada masa ini, beliau sedang 

melanjutkan pelajaran di INCEIF bagi program Doktor Falsafah di dalam 

Kewangan Islam bermula Januari 2011 dan juga berkhidmat sebagai salah seorang 

panel Shariah Bank Rakyat sejak April 2012. Bidang penyelidikan beliau 

merangkumi Fiqh Muamalat, Perbankan dan Kewangan Islam, Pembangunan 

Produk Kewangan Islam, Wakaf, Audit Shariah dan Pengurusan Kewangan 

Masjid. 

Norman Hamdan telah berkhidmat selama 9 tahun sebagai pensyarah perakaunan 

di Kolej Yayasan Melaka sebelum menyertai Universiti Sains Islam Malaysia pada 

2008. Sehingga kini, beliau mengajar dalam bidang yang sama di Fakulti Ekonomi 

dan Muamalat. Beliau memiliki ijazah pertama dalam bidang perakaunan di 

Monash University dan MBA di Universiti Kebangsaan Malaysia. Di samping itu 

beliau juga merupakan Ahli Bersekutu Malaysian Institute of Accountants (MIA). 

Penyelidikan dan penulisan beliau lebih banyak menjurus pada perakaunan 

kewangan, perakaunan kerajaan dan perakaunan untuk organisasi bukan 

bematlamatkan keuntungan. 

Asmaddy Haris adalah merupakan pensyarah kanan dan dekan (semasa) di 

Fakulti Ekonomi dan Muamalat, USIM. Beliau telah memperolehi Doktor Falsafah 



 
vi 

di dalam bidang Ekonomi dari Universiti Kebangsaan Malaysia. Beliau telah 

mengajar pelbagai subjek di peringkat siswazah dan pasca-siswazah di beberapa 

buah institusi lain termasuk Kolej IKRAM, Universiti Putra Malaysia dan 

Universiti Kebangsaan Malaysia. Bidang penyelidikan beliau adalah berkenaan 

aplikasi sekuriti sosial di dalam membangunkan ummah ke arah pertumbuhan 

ekonomi mapan. 

Mohammad Aizuddin Abdul Aziz adalah merupakan Guru Bahasa (Halaqah), 

Universiti Sains Islam Malaysia. Beliau merupakan lulusan Sarjana Muda Syariah 

dan Kehakiman dari Universiti Sains Islam Malaysia pada tahun 2007. Beliau 

kemudiannya melanjutkan pengajian di peringkat Diploma Lanjutan dalam jurusan 

Undang-undang dan Kehakiman Islam dan dianugerahkan Diploma Amalan 

Kehakiman Dan Guaman Syarie (DIJAP) dari USIM (2008). Kini, beliau sedang 

melanjutkan pengajian beliau di USIM di peringkat sarjana dalam bidang Syariah. 



 
vii 

RINGKASAN KANDUNGAN 

 

 

PERANAN MASJID SEBAGAI INSTITUSI EKONOMI ISLAM ....................... 1 

MASJID DARI PERSPEKTIF FIQH ..................................................................... 13 

KERANGKA UNDANG-UNDANG BAGI MASJID DI MALAYSIA ............... 21 

PENGURUSAN EKONOMI DAN KEWANGAN MASJID: SATU 

KERANGKA CADANGAN ..................................................................................... 27 

FATWA-FATWA BERKAITAN PENDAPATAN DAN PERBELANJAAN 

MASJID ..................................................................................................................... 35 

MODEL IMARAH MASJID 
TM

 .............................................................................. 55 

KAJIAN LAPANGAN .............................................................................................. 63 

 



 
viii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[Halaman ini sengaja ditinggalkan kosong] 

 



 
ix 

ISI KANDUNGAN 

PRAKATA .................................................................................................................... i 

PENDAHULUAN........................................................................................................ ii 

PENGHARGAAN ...................................................................................................... iv 

LATAR BELAKANG PENGARANG ...................................................................... v 

RINGKASAN KANDUNGAN ................................................................................. vii 

ISI KANDUNGAN ..................................................................................................... ix 

SENARAI JADUAL, GAMBARAJAH DAN CARTA .......................................... xi 

PERANAN MASJID SEBAGAI INSTITUSI EKONOMI ISLAM ....................... 1 

1.1 Sejarah Masjid dan Peranannya di dalam Islam ................................................ 1 

1.2 Perkembangan Masjid al-Haram dan Masjid Nabawi ....................................... 2 

1.3 Peranan Masjid Di Zaman Rasulullah  ........................................................... 4 

1.3.1 Pusat Ibadat ................................................................................................. 5 

1.3.2 Pusat Pendidikan ......................................................................................... 5 

1.3.3 Pusat Pertahanan dan Ketenteraan .............................................................. 6 

1.3.4 Pusat Ekonomi dan Kebajikan .................................................................... 6 

1.3.5 Pusat Pentadbiran ........................................................................................ 7 

1.3.6 Pusat Perundangan ...................................................................................... 7 

1.4 Masjid dan Pemimpin Islam .............................................................................. 8 

1.5 Masjid Sebagai Pusat Ekonomi Islam ............................................................... 8 

MASJID DARI PERSPEKTIF FIQH ..................................................................... 13 

2.1 Definisi Masjid ................................................................................................ 13 

2.2 Kategori Masjid ............................................................................................... 14 

2.3 Kedudukan dan Kemuliaan Masjid ................................................................. 14 

2.4 Beberapa Hukum Fiqh dan Fatwa berkaitan Masjid ....................................... 16 

2.4.1 Solat Jenazah di dalam Masjid .................................................................. 16 

2.4.2 Akad Nikah di dalam Masjid .................................................................... 16 

2.4.3 Jual Beli di dalam Masjid .......................................................................... 17 

2.4.4 Kemasukan Orang Bukan Islam ke dalam Masjid .................................... 18 

2.4.5 Mengunci Masjid pada Selain Waktu Solat .............................................. 19 



 
x 

KERANGKA UNDANG-UNDANG BAGI MASJID DI MALAYSIA ................ 21 

3.1 Latar Belakang dan Sejarah Masjid di Malaysia ............................................ 21 

3.2 Kedudukan Masjid Menurut Perlembagaan Malaysia .................................... 22 

3.3 Pengurusan dan Pentadbiran Masjid di Malaysia ........................................... 23 

3.3.1 Sultan/Yang Dipertua Negeri dan Yang Dipertuan Agong ...................... 24 

3.3.2 Majlis Agama Islam Negeri (MAIN) ....................................................... 24 

3.3.3 Jabatan Agama Islam Negeri/Pejabat Agama Islam Negeri ..................... 25 

3.3.4 Jawatankuasa Pengurusan Masjid............................................................. 26 

PENGURUSAN EKONOMI DAN KEWANGAN MASJID: SATU 

KERANGKA CADANGAN ..................................................................................... 27 

4.1 Pengurusan Ekonomi dan Kewangan Masjid ................................................. 27 

4.1.1 Pendapatan Masjid ................................................................................... 29 

4.1.2 Perbelanjaan Masjid ................................................................................. 31 

4.1.3 Cabaran dan Masalah dalam Pengurusan Ekonomi dan Kewangan Masjid

 ........................................................................................................................... 33 

FATWA-FATWA BERKAITAN PENDAPATAN DAN PERBELANJAAN 

MASJID ...................................................................................................................... 35 

5.1 Peranan Fatwa di dalam Pengurusan Ekonomi dan Kewangan Masjid .......... 35 

5.2 Fatwa Berkenaan Pendapatan Masjid ............................................................. 36 

5.2.1 Dana Umum .............................................................................................. 46 

5.2.2 Dana Khusus ............................................................................................. 49 

5.3 Fatwa Berkenaan Perbelanjaan Masjid ........................................................... 50 

5.3.1 Idari ........................................................................................................... 50 

5.3.2 Ijtima
c
i ....................................................................................................... 53 

5.3.3 Tijari .......................................................................................................... 54 

5.4 Analisa Fatwa .................................................................................................. 46 

5.5 Fatwa Negeri Melaka Berkaitan Dana Masjid dan Surau ............................... 49 

MODEL IMARAH MASJID 
TM

 .............................................................................. 55 

6.1 Pengenalan kepada Model Imarah Masjid 
TM

 ................................................. 55 

6.1.1 Contoh Jenis-Jenis Pendapatan ................................................................. 56 

6.1.2 Contoh Jenis-Jenis Pendapatan ................................................................. 57 



 
xi 

6.1.3 Contoh Penyata Pendapatan Masjid (Yang Biasa Diamalkan) ................. 58 

6.2 Penyata Pendapatan, Perbelanjaan Dan Dana Bersih ...................................... 59 

6.2.1 Penyata Ringkas Bulanan/Tahunan........................................................... 59 

6.2.2 Buku Rekod Kewangan Harian (Bulanan/Tahunan) ................................ 60 

KAJIAN LAPANGAN .............................................................................................. 63 

7.1 Pengenalan ....................................................................................................... 63 

7.2 Data .................................................................................................................. 63 

7.3 Statistik Umum Responden ............................................................................. 63 

7.4 Penemuan: (Penyediaan Laporan Kewangan) ................................................. 64 

7.5 Penemuan: Aspek Pendapatan ......................................................................... 66 

7.6 Penemuan: Aspek Perbelanjaan....................................................................... 68 

7.7 Penemuan: Pemilikan Aset Masjid .................................................................. 70 

KESIMPULAN DAN CADANGAN ....................................................................... 73 

BIBLIOGRAFI .......................................................................................................... 77 

LAMPIRAN ............................................................................................................... 82 

LAMPIRAN A ...................................................................................................... 84 

LAMPIRAN B ....................................................................................................... 85 

 

SENARAI JADUAL, GAMBARAJAH DAN CARTA 

Jadual 1: Deskripsi Ringkas Sistem Pengurusan Masjid .......................................... 27 

Jadual 2: Fatwa Dana Umum .................................................................................... 46 

Jadual 3: Fatwa Dana Khusus ................................................................................... 49 

Jadual 4: Fatwa Perbelanjaan Idari ........................................................................... 50 

Jadual 5: Fatwa Perbelanjaan Ijtima
c
i ....................................................................... 53 

Jadual 6: Fatwa Perbelanjaan Tijari .......................................................................... 54 

Jadual 7: Statistik Umum Responden ....................................................................... 64 

Jadual 8: Penyediaan Laporan Kewangan ................................................................ 64 

Jadual 9: Masalah Pengurusan Kewangan ................................................................ 66 

Jadual 10: Maklumat Pendapatan Masjid, Daerah Hulu Langat .............................. 67 



 
xii 

Jadual 11: Maklumat Perbelanjaan Masjid, Daerah Hulu Langat ............................ 69 

Jadual 12: Maklumat Aset Masjid, Daerah Hulu Langat ......................................... 71 

 

Gambarajah 1: Kerangka Pengurusan dan Pentadbiran Masjid di Malaysia ........... 23 

Gambarajah 2: Hubungan di antara Pengurusan Sokongan dan Peranan Utama 

Masjid ....................................................................................................................... 27 

Gambarajah 3: Pengurusan Ekonomi dan Kewangan Masjid ................................. 28 

Gambarajah 4: Pendapatan Masjid ........................................................................... 29 

Gambarajah 5: Perbelanjaan Masjid ........................................................................ 33 

 

Carta 1: Peratusan Perbelanjaan Masjid 2006 .......................................................... 69 

Carta 2: Peratusan Perbelanjaan Masjid 2007 .......................................................... 69 

Carta 3: Peratusan Perbelanjaan Masjid 2008 .......................................................... 70 

 

 

 

 

[Halaman ini sengaja ditinggalkan kosong] 

 



 

1 

 

PERANAN MASJID SEBAGAI INSTITUSI EKONOMI 

ISLAM 

 

1.1 Sejarah Masjid dan Peranannya di dalam Islam 

Perkembangan institusi masjid dari sudut kewujudan dan pembinaannya 

mempunyai rentetan sejarah panjang yang bersesuaian dengan kedatangan Islam. 

Dalam menyusuri catatan sejarah Islam, kewujudan pembinaan awal masjid di atas 

muka bumi ini ialah Masjid al-Haram di Makkah yang dibina oleh Nabi Ibrahim 

 dan anaknya Nabi Isma
c
il . Firman Allah  (Ali 

c
Imran:96): 

 إنِ َ أوَ لََ بيَتٍْ وضُعَِ للِن اَسِ للَ ذَيِ ببِكَ ةََ مبُاَركَاً وهَدُيً للِعْاَلمَيَِ 

Maksudnya:  “Sesungguhnya  rumah  ibadat  yang  mula-mula  dibina  

untuk  manusia (beribadat  kepada  Tuhannya)  ialah Baitullah di Makkah  

yang  berkat dan (dijadikan) petunjuk hidayah bagi umat manusia.” 

Kebenarannya turut disandarkan kepada pengakuan Nabi  di dalam sebuah hadis 

yang diriwayatkan dari Abu Dhar  ketika mana beliau bertanyakan Nabi  

berkenaan awal-awal masjid yang didirikan (al-Bukhari, Muslim): 

« المسَجْدُِ الحرَاَمُ »قاَلَ: قلُتُْ ياَ رسَوُلَ الل هَِ، أيَ ُ مسَجْدٍِ وضُعَِ فيِ الأرَضِْ أوَ لَ؟َ قاَلَ: 
أرَْبَعوُنَ »قلُتُْ: كمَْ كاَنَ بيَنْهَمُاَ؟ قاَلَ: « المسَجْدُِ الأقَصْىَ»قاَلَ: قلُتُْ: ثمُ َ أيَ ٌّ؟ قاَلَ 

هْ، فإَنِ َ الفضَلَْ فيِهِ سَنةًَ، ثمُ َ أيَنْمَاَ أدَرْكَتَكَْ ا
ِ
 «لص لََةَُ بعَدُْ فصَلَ 

Maksudnya: “Wahai Rasulullah , apakah masjid yang pertama dijadikan 

di muka bumi ini? Baginda  bersabda: Masjid al-Haram, kemudian aku 

bertanya lagi, selepas itu wahai Rasulullah? Baginda  bersabda: Masjid al-

Aqsa, aku bertanya lagi: Berapa jarak (tempoh pembinaan) antara 

keduanya? Baginda  bersabda: Empat puluh tahun.” 



 

2 

Perkembangan pembinaannya tidak terhenti sekadar dengan terdirinya Baitullah 

al-Haram, bahkan terus berkembang dan menjadi paksi utama dalam penyebaran 

dakwah Islam.  

Peranan masjid pada zaman Rasulullah  bermula seawal pembinaan Masjid Quba  

pada tahun 622 Masihi, iaitu tahun pertama Hijrah. Pembinaan ini berasaskan 

kepada perancangan yang dibuat oleh Rasulullah  dan perundingan beserta para 

sahabat r.anhum dan penduduk Quba’. Masjid ini telah dibangunkan secara 

kolektif di mana Rasulullah  sendiri turut serta mengangkat batu-bata dengan 

dibantu oleh golongan Muhajirin dan Ansar. 

Pembinaan Masid Quba’ kemudiannya diikuti dengan pembinaan Masjid al-

Nabawi di kota Madinah dan beberapa buah masjid yang lain berikutan dengan 

perkembangan Islam dan jumlah umat Islam yang semakin bertambah. Selain 

daripada masjid yang dibina atas inisiatif Rasulullah  sendiri, terdapat juga 

beberapa buah masjid yang dibina oleh beberapa puak dan kabilah tertentu dengan 

kebenaran Baginda . 

1.2 Perkembangan Masjid al-Haram dan Masjid Nabawi 

Perkembangan masjid ini tidak hanya tertumpu kepada usaha menambah angka 

bilangan masjid yang sedia ada iaitu Baitullah/Masjid al-Haram, Masjid al-Aqsa 

dan Masjid Nabawi. Tetapi usaha ke arah penambahbaikan dan membesarkannya 

turut menjadi tumpuan utama. Tambahan lagi di ketika mana umat Islam semakin 

hari semakin bertambah. Keluasan yang sempit memerlukan pertambahan ruang 

bagi memboleh bilangan umat yang ramai dimuatkan di dalamnya. 

Bagi maksud tersebut, tidak terkecuali dua buah masjid utama yang diperkatakan 

di sini iaitu Masjid al-Haram dan Masjid Nabawi. Kedua-dua masjid ini turut 

mengalami proses perubahan dari sudut binaannya dengan tujuan memenuhi 

keperluan umat semasa yang semakin bertambah angkanya. 

Ibn al-Jawzi menyatakan: 



 

3 

“Sesungguhnya Masjid al-Haram itu kecil sahaja, tidak mempunyai dinding 

yang menutupi. Ia hanya di kelilingi dengan rumah-rumah di sekitarnya. Di 

antara rumah-rumah tersebut terdapatnya pintu-pintu yang membolehkan 

manusia masuk ke dalamnya. Setelah ianya menjadi semakin sempit 

disebabkan bertambahnya manusia, maka saidina Umar  telah membeli 

rumah-rumah di kelilingnya dan kemudian merobohnya serta membina  

dinding-dinding rendah di sekelilingnya. Proses penambahbaikannya turut 

diteruskan oleh para sahabat lain seperti Usman bin Affan , Abdullah Ibn 

Zubair r.anhuma dan khalifah- khalifah Islam seterusnya”  

Begitu juga dengan Masjid Nabawi yang turut mengalami proses yang sama. Ia 

seperti yang diriwayatkan daripada Abdullah Ibn Umar r.anhuma (al-Bukhari): 

ن َ المسَجْدَِ كاَنَ علَىَ عهَدِْ رسَوُلِ الل هَِ صلَ ىَ اللهُ علََيهِْ وسَلَ مََ مبَنْيِ اً باِلل بَِنِ، وسَقَفْهُُ أَ 
 بُ الن خَلِْ الجرَيِدُ، وعَمُدُهُُ خشََ 

Maksudnya: “Sesungguhnya masjid pada zaman Nabi SAW dibina dengan 

batu-bata, bumbungnya daripada pelepah tamar dan tiangnya dari pohon 

tamar”. 

Keadaan dan kedudukan Masjid Nabawi berkekalan seperti bentuk asalnya 

sehingga ke pemerintahan Saidina Umar . Saidina Abu Bakar  tidak 

melakukan sebarang penambahan ke atas Masjid Nabawi, begitu juga Saidina 

Umar  kecuali  beliau melakukan penggantian tiang-tiang lama, itu pun masih 

mengekalkan penggunaan bahan yang digunakan oleh Nabi  iaitu pohon-pohon 

tamar. 

Pertambahan yang ketara ke atas Masjid Nabawi mula dilihat dilakukan di era 

pemerintahan Saidina Uthman . Beliau bukan sahaja menggantikan dinding bata 

dan tiang tamar dengan batu-bata yang diukir indah, bahkan melakukan 

penambahan keluasan Masjid Nabawi. Keluasan asal Masjid Nabawi hanya dalam 

lingkungan enam puluh ke tujuh puluh hasta, pertambahan yang dibuat 

menjangkau sehingga seratus enam puluh hasta panjang dan lebar seluas seratus 

lima puluh hasta. Penambahbaikan kedua-dua masjid ini berterusan daripada satu 

generasi kepada generasi seterusnya sehinggalah ke hari ini. Perluasan kawasan 

demi perluasan dilakukan, begitu juga dengan seni bina yang dihiasi ukiran indah 



 

4 

bagi membolehkan umat Islam melakukan ibadat di dalamnya serta memberikan 

keselesaan yang sempurna dalam beribadah kepada Allah . 

1.3 Peranan Masjid Di Zaman Rasulullah  

Sebagai utusan Allah  yang berperanan mendidik manusia menuju kepada Allah 

, Rasulullah  telah melaksanakan amanah yang diberikan kepada Baginda dan 

menjadikan masjid sebagai pusat aktiviti keagamaan yang tidak hanya tertumpu 

kepada soal ibadat sahaja, bahkan turut  merangkumi pelbagai urusan kehidupan 

seharian lain. Seperti mana Baginda  mengadakan mesyuarat di Masjid Quba 

bersama beberapa sahabat Baginda  setelah masjid tersebut selesai didirikan . 

Selain itu, Baginda  juga telah menjadikan masjid sebagai tempat percambahan 

fikiran, keilmuan dan perbentukan masyarakat Islam. Baginda  menyampaikan 

ilmu dan wahyu yang diterima kepada para sahabat. Baginda  juga memberikan 

nasihat dan panduan kepada mereka dalam persoalan yang mencakupi kehidupan 

umat Islam seperti dalam perkara Islam, Iman dan Ihsan, cara perbentukan 

peribadi, pembersihan hati, peraturan berkeluarga, berumahtangga, berpolitik, 

berjual beli,  ketenteraan dan sebagainya yang diperlukan umtuk kesempurnaan 

hidup setiap Muslim secara individu, bermasyarakat dan bernegara. Sewaktu di 

Mekah, Baginda  menjadikan Masjid al-Haram sebagai tempat penyebaran Islam 

pada musim haji dan masa-masa lain. 

Dalam usaha untuk mengukuhkan ajaran Islam di kalangan pengikutnya terutama 

kepada mereka yang baru memeluk Islam, Rasulullah  melaksanakan program 

khas dalam bentuk “Tafaqquh fi al-Din”, khususnya di Masjid al-Nabawi di 

Madinah. Baginda  sendiri bertindak sebagai guru yang utama kepada mereka. 

Mereka sentiasa mendampingi Rasulullah  untuk mempelajari asas-asas Islam 

siang dan malam. Sementara mereka yang bekerja dalam bidang pertanian, 

perniagaan dan perdagangan mempelajari Islam bersama Rasulullah  ketika masa 

lapang. 



 

5 

Secara umumnya, peranan masjid di zaman Rasulullah  boleh diringkaskan 

kepada enam (6) peranan yang utama seperti yang akan dibincangkan di bawah. 

1.3.1 Pusat Ibadat 

Peranan utama masjid sebagai pusat ibadat umat Islam adalah sangat jelas. 

Pembinaan masjid bertujuan untuk membolehkan umat Islam melakukan amal 

ibadah di dalamnya dengan mengingati Allah , mendirikan solat, memuji Allah 

 dan melakukan pelbagai amal ibadah lain. Firman Allah  yang bermaksud 

(Al-Nur:36): 

حُ لهَُ فيِ بيُوُتٍ أذَنَِ 
ِ
 واَلْصْاَلِ الل هَُ أنَْ ترُفْعََ ويَذُكْرََ فيِهاَ اسمْهُُ يسَُب 

ِ
فيِهاَ باِلغْدُوُ   

Maksudnya: “(Nur hidayah petunjuk Allah itu bersinar dengan nyata 

terutama sekalian) di rumah- rumah ibadat yang diperintahkan Allah supaya 

dimuliakan keadaannya dan disebut serta diperingati nama Allah padanya di 

situ juga dikerjakan ibadat mensuci dan memuji Allah pagi dan petang”.  

Peranannya sebagai pusat ibadat turut ditegaskan oleh Nabi  di dalam sebuah 

hadith berkenaan teguran Baginda  terhadap perbuatan seorang arab badwi yang 

telah membuang air kecil di satu sudut di dalam masjid Nabi . Nabi  bersabda 

(Muslim): 

إنِ َ هذَهِِ المْسَاَجدَِ، لَ تصَلْحُُ لشِيَءٍْ منِْ هذَاَ البْوَلِْ، ولََ القْذَرَِ، إنِ مَاَ هيَِ لذِكِرِْ الل هَِ 
  ِواَلص لََةَِ، وقَرِاَءةَِ القْرُآْن 

Maksudnya: “Sesungguhnya masjid ini bukanlah untuk dicemarinya dengan 

air kencing dan kotoran, tetapi untuk mengingati Allah , sembahyang dan 

membaca al-Quran”. 

1.3.2 Pusat Pendidikan 

Demi memastikan kemajuan tamadun Islam, penguasaan ilmu pengetahuan 

merupakan antara faktor penting. Dalam mewujudkan masyarakat yang hebat serta 

berilmu, Islam begitu menitikberatkan pengajian dan pendidikan. Dalam konteks 

ini, Nabi  turut menjadikan masjid sebagai medium untuk Baginda  



 

6 

menyampaikan ajaran Islam serta wahyu Ilahi. Sejarah pendidikan Islam telah 

membuktikan bahawa masjid mempunyai pertalian yang erat dengan ilmu. Masjid 

sebagai tempat perhimpunan untuk Rasulullah  menyampaikan wahyu Allah .   

Para sahabat Rasulullah  yang mendengar wahyu dan hadith daripada Rasulullah 

 di masjid menyampaikan kepada sahabat lain yang tidak berkesempatan untuk 

menghadiri majlis ilmu bersama dengan Baginda . Para sahabat r.anhum juga 

mengajarkan ahli keluarga mereka dengan apa yang telah mereka pelajari daripada 

Rasulullah  di dalam majlis-majlis ilmu bersama Baginda . Dengan ini, 

pertalian ilmu yang bermula di masjid dapat terus disampaikan kepada masyarakat 

dengan berkesan. 

1.3.3 Pusat Pertahanan dan Ketenteraan 

Pada awal era Islam, fungsi masjid tidak hanya tertumpu kepada aspek 

perbentukan rohani, tetapi turut berfungsi meningkatkan kemahiran jasmani. Di 

mana, masjid juga merupakan gelanggang tentera muslimin menjalani latihan ilmu 

pertempuran dan peperangan. Ianya telah disaksikan sendiri oleh  Umm al-

Mu’minin, Saidatina 
c
A’ishah r.anha bersama-sama Rasulullah  yang telah 

melindunginya di belakang bahu Baginda  ketika menyaksikan orang Habshah 

bermain alatan perang dan perisai pada hari perayaan. Selain itu, kebanyakan 

sahabat r.anhum melakukan kerja menyediakan busur dan anak panah mereka di 

Masjid Nabawi. Masjid juga merupakan tempat untuk merawat perajurit  yang  

tercedera dan luka di dalam peperangan. Rasulullah  sendiri pernah menyuruh 

supaya didirikan sebuah khemah di tepi masjid dan urusan rawatan diserahkan 

kepada sahabiah Rufaidah r.anha bagi membalut luka orang Islam. 

1.3.4 Pusat Ekonomi dan Kebajikan 

Masjid berfungsi sebagai tempat yang menaungi usaha ekonomi dan kebajikan 

untuk umat Islam. Sejarah Islam telah membuktikan masjid telah dijadikan tempat 

menyimpan khazanah kewangan negara, baitulmal dan tabung kewangan lain. 

Pada  zaman Umar al-Khattab , diwujudkan khazanah al-Khaabah. Sejarah 



 

7 

pernah membuktikan Masjid al-Umawi di Damsyik pernah dijadikan pusat 

Baitulmal. Sementara masjid-masjid di Baghdad diwujudkan dewan-dewan al-Birr 

wa al-Sadaqah. Masjid juga berfungsi sebagai tempat untuk bermesyuarat dan 

mentadbir urusan kebajikan seperti pengurusan jenazah, nikah kahwin dan 

seumpamanya. 

1.3.5 Pusat Pentadbiran 

Rasulullah  juga menjadikan masjid sebagai tempat menguruskan hal ehwal 

pemerintahan dan pentadbiran negara seperti menjalankan kerja-kerja 

perhubungan awam, menulis surat-surat, memilih pendakwah, wakil dan utusan 

dari kalangan sahabat r.anhum untuk dihantar kepada ketua-ketua kabilah di 

Semenanjung Tanah Arab serta kepada raja-raja di luar Tanah Arab bagi 

meneruskan usaha dakwah Islam. Melalui masjid juga, Nabi  mengeluarkan 

arahan kepada gabenor-gabenor di wilayah Islam dalam urusan pungutan zakat dan 

mengatur strategi peperangan bagi menghadapi dan memenanginya. 

1.3.6 Pusat Perundangan 

Pada zaman Rasulullah  juga, masjid juga dijadikan sebagai tempat 

menyelesaikan kes-kes perundangan seperti dengan mengadakan perbicaraan, 

menyelesaikan persengketaan, memutuskan tuntutan dan pelbagai isu lain yang 

timbul.  

Kewujudan institusi masjid dilihat melalui perkembangan yang sejajar bersesuaian 

dengan perkembangan tempat dan masa umat Islam. Pembinaannya turut 

mengalami perubahan bersesuaian dengan peredaran zaman moden yang tidak 

hanya kekal dalam bentuk pembinaan lama. Seni bina masjid juga telah 

berkembang sejajar dengan kemajuan ilmu dan teknologi umat Islam. Bahkan, 

penyerapan budaya-budaya tempatan umat Islam terhadap aspek fizikal masjid 

juga dilihat sebagai lambang kebolehupayaan masjid meraikan kepelbagaian yang 

terdapat di dalam umat Islam itu sendiri. 



 

8 

1.4 Masjid dan Pemimpin Islam 

Satu perkara penting yang perlu diperhatikan ialah kedudukan Masjid Nabawi 

yang dibina bersebelahan dengan rumah Baginda Rasulullah . Sebahagian para 

ulama’ menyatakan bahawa kedudukan yang dekat di antara Masjid Nabawi dan 

rumah Rasulullah  sebagai pemimpin utama umat Islam mengandungi hikmah 

yang sangat besar. Ini memudahkan untuk seseorang pemimpin Islam itu menjadi 

teladan dalam mengimarahkan masjid serta memudahkan masyarakat awam untuk 

bertemu dengan Baginda  pada setiap waktu solat. Ini dapat merapatkan jurang di 

antara pemimpin dan masyarakatnya. Oleh itu, perancangan bandar dan 

penempatan menurut perspektif Islam perlu mengambil kira kedudukan masjid dan 

rumah/pejabat para pemimpin Islam agar kedua-duanya berdekatan. Kedudukan 

Jabatan Perdana Menteri dan Masjid Putrajaya yang bersebelahan sepertimana 

yang dapat dilihat pada hari ini merupakan manifestasi yang baik bagi 

perancangan perbandaran menurut Islam. 

1.5 Masjid Sebagai Pusat Ekonomi Islam 

Masjid merupakan institusi terpenting (al-hay’ah al-
c
ulya) di dalam masyarakat 

Islam. Apabila Rasulullah  berhijrah ke Madinah, institusi yang pertama dibina 

oleh Baginda  ialah masjid iaitu Masjid Nabawi. Sebagaimana yang telah 

dibincangkan sebelum ini, masjid boleh dilihat sebagai sebuah institusi yang 

universal yang memainkan peranan yang pelbagai. Masjid boleh dilihat sebagai 

institusi ibadah dan kerohanian, institusi pendidikan, institusi sosial, institusi 

pentadbiran/politik dan institusi pertahanan atau ketenteraan, serta institusi 

ekonomi dan kewangan Islam yang tidak bermotifkan keuntungan. Pada hari ini, 

kekuatan dana yang dapat dijana oleh sesebuah masjid khasnya di kawasan bandar 

memang agak membanggakan. Namun begitu, kewujudan dana ini di dalam sistem 

kewangan dan ekonomi Islam seolah-seolah tidak diambil kira sebagai sesuatu 

yang penting di dalam sistem kewangan dan ekonomi Islam masa kini. 



 

9 

Peranan masjid di dalam mengumpul dana dan menyalurkannya kepada unit 

ekonomi yang defisit mempunyai asas di dalam Sunnah Rasulullah . Jarir Ibn 

Abdullah  meriwayatkan bahawa bapanya berkata (Muslim):   

“Ketika kami  sedang berada di sisi  Rasulullah   pada waktu tengahari,  

maka  datanglah sebuah kaum yang dalam keadaan tidak beralas kaki dan  

tidak  cukup  pakaian, mereka  memakai penutup kepala yang terkoyak 

sambil menggantungkan pedang di badan  mereka, kebanyakan  mereka  

adalah dari [qabilah] Mudharr. Maka berubah wajah Rasulullah  kerana 

melihat kesusahan yang mereka hadapi.  Maka Rasulullah   pun  

memasuki (rumah) dan kemudian keluar serta memerintahkan Bilal  

untuk melakukan azan dan iqamah (Zohor). Setelah itu, Baginda  (dan 

para sahabat r.a.) bersolat. Setelah selesai solat, Baginda  berkhutbah dan 

membaca ayat al-Quran (dari Surah al-Nisaa’: Ayat 1 dan Surah al-Hashr: 

Ayat 18). Serta bersabda:  

هِ منِْ صاَعِ تمَرْهِِ 
ِ
 (حتَ ىَ قاَلَ )تصَدَ قََ رجَلٌُّ منِْ ديِناَرهِِ منِْ درِهْمَهِِ منِْ ثوَبْهِِ منِْ صاَعِ برُ 

 تمَرْةٍَ 
ِ
 ولَوَْ بشِقِ 

“Bersedekahlah seseorang itu daripada dinarnya, daripada dirhamnya, 

daripada pakaiannya, daripada segantang gandumnya, daripada segantang 

tamarnya, (sehingga Baginda  bersabda) walaupun dengan sebahagian 

daripada sebiji tamarnya.” 

Maka orang ramai agak perlahan untuk mula bersedekah. Maka datanglah 

seorang lelaki daripada Ansar dengan satu kantung yang hampir-hampir 

tidak mampu dipegang dengan tapak tangannya. Maka setelah itu, orang 

ramai pun terus bersedekah secara berterusan sehingga terkumpulnya dua 

longgokan besar pakaian dan makanan dan sehingga aku telah melihat 

wajah Rasulullah  berseri-seri seolah-olah bekas yang bersinar. Maka 

Baginda  pun bersabda: 

مَنْ سنَ َ فيِ الْسِْلَْمَِ سنُ ةًَ حسَنَةًَ فَلهَُ أجَرْهُاَ وأَجَرُْ منَْ عمَلَِ بهِاَ بعَدْهَُ منِْ غيَرِْ أنَْ 
ئةًَ كاَنَ علَيَهِْ وزِرُْهاَ ووَزِرُْ منَْ  يَنقْصَُ منِْ أجُُورهِمِْ شيَءٌّْ ومَنَْ سنَ َ فيِ الْسِْلَْمَِ سُن ةًَ 

ِ
سيَ 

 عمَلَِ بهِاَ منِْ بعَدْهِِ منِْ غيَرِْ أنَْ يَنْقصَُ منِْ أوَزَْارهِمِْ شيَءٌّْ 
“Barangsiapa yang mencipta di dalam Islam satu sunnah yang baik, maka 

dia memperolehi pahalanya dan pahala  orang-orang yang beramal dengan 



 

10 

sunnah tersebut selepasnya tanpa mengurangkan sedikit pun daripada 

pahala-pahala mereka. Dan barangsiapa mencipta satu sunnah yang buruk, 

maka dia memperolehi dosanya dan dosa orang-orang yang beramal dengan 

sunnah (yang buruk) tersebut selepasnya tanpa mengurangkan sedikit pun 

dosa-dosa mereka.” 

 

Di dalam hadis di atas, peranan masjid sebagai pusat pentadbiran dan ekonomi 

yang menyelesaikan masalah ekonomi umat Islam dapat dilihat dengan jelas. 

Pemindahan kekayaan atau dana daripada kelompok yang mempunyai lebihan 

(surplus) kepada golongan yang kekurangan (deficit) dilakukan melalui institusi 

masjid. Namun begitu, aktiviti perniagaan yang bermotifkan keuntungan adalah 

ditegah daripada dilakukan di dalam masjid kerana masjid bukanlah dibina untuk 

tujuan berjual-beli di dalamnya. Abu Hurairah  meriwayatkan bahawa 

Rasulullah  bersabda (al-Tirmidhi): 

 

 إذِاَ رأَيَتْمُْ منَْ يبَيِعُ أوَْ يبَتْاَعُ فيِ المسَجْدِِ، فقَوُلوُا: لَ أرَبْحََ الل هَُ تجِاَرتَكََ 
Maknanya: “Apabila kamu melihat seseorang yang sedang menjual atau 

membeli di dalam masjid. Maka katakanlah oleh kamu: “Semoga Allah 

tidak menguntungkan perniagaan kamu.” 

Ini menunjukkan bahawa masjid bukanlah institusi perniagaan yang bermotifkan 

keuntungan. Di dalam  sistem ekonomi Islam, masjid dilihat sebagai institusi 

kewangan dan ekonomi ijtima
c
i yang tidak bermotifkan keuntungan. Namun 

begitu, kedudukan masjid pada hari ini dilihat sebagai sebuah entiti yang 

mempunyai tanggungjawab dan beban kewangan. Bagi meneruskan 

kelangsungan  institusi masjid, ia perlu mempunyai pendapatan bagi membiayai 

tanggungjawab dan beban kewangan yang dipikulnya. Berdasarkan 

tanggungjawab kewangan yang dipikul oleh masjid, kerangka pengurusan 

ekonomi dan kewangan masjid dilihat sebagai sangat penting dan relevan bagi  

memastikan kelangsungan institusi masjid dapat diteruskan. Dengan 

pertambahan bilangan masjid di  seluruh Malaysia, kos pengurusan masjid yang 



 

11 

perlu ditanggung oleh pihak MAIN  adalah semakin tinggi. Oleh kerana  itu, 

pihak pengurusan masjid perlu memikirkan bentuk-bentuk pendapatan yang dapat 

dijana oleh pihak masjid bagi menjamin agar masjid terus dapat melaksanakan 

peranan utamanya.  



 

12 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[Halaman ini sengaja ditinggalkan kosong] 

  



 

13 

 

MASJID DARI PERSPEKTIF FIQH 

 

2.1 Definisi Masjid 

Dari sudut bahasa, “masjid” adalah kawasan tempat sujud bagi seseorang yang 

sedang bersujud. Dari sudut istilah pula, ia adalah: 

1. “Rumah yang didirikan untuk bersolat di dalamnya kerana Allah  dan ia 

hanyalah semata-mata bagi-Nya dan bagi tujuan beribadat kepada-Nya 

2. “Setiap tempat yang boleh dilakukan ibadat dan sujud kepada Allah  

padanya.” 

Ini adalah bersesuaian dengan sabdaan Rasulullah  (al-Bukhari): 

 
ِ
 وجَعُِلتَْ ليِ الأرَضُْ مسَجْدِاً وطَهَوُراً، فأَيَ مُاَ رجَلٍُ منِْ أمُ تَيِ أدَرْكََتهُْ الص لََةَُ فلَيْصُلَ 

Maksudnya: “Dijadikan bumi ini bagiku sebagai masjid dan suci, dan 

mana-mana lelaki daripada umatku yang telah wajib ke atasnya solat, maka 

bersolatlah [di mana ia berada].” 

Dari sudut uruf pula, “masjid” bermaksud “tempat yang disediakan untuk 

solat lima waktu.” Kawasan atau tempat yang hanya didirikan solat Hari Raya  

padanya  tidak dinamakan “masjid”  dari sudut uruf dan hukum ahkam masjid 

tidak terpakai padanya. Begitu dengan sekolah dan rubat, kedua-duanya tidak 

dianggap sebagai masjid dari sudut uruf kerana kedua-duanya mempunyai tujuan  

yang berbeza selain daripada mendirikan solat. 



 

14 

2.2 Kategori Masjid 

Imam al-Mawardi (2000) membahagikan  masjid kepada 2 kategori 

[berdasarkan hak pemilikan] di dalam kitabnya – al-Ahkam Al-Sulthaniyyah, 

iaitu: 

1 Masajid 

Sulthaniyyah 

Masjid yang didirikan oleh sultan atau kerajaan 

2 Masajid 
c
Ammah Masjid umum yang didirikan dengan harta 

persendirian bukan kerajaan 

 

Sebahagian kitab fiqh membahagikan masjid kepada dua kategori, iaitu: 

1 Masjid Jami
c
 Masjid yang didirikan solat Jumaat di dalamnya 

2 Masjid Ghayr Jami
c
 Masjid biasa yang tidak didirikan solat Jumaat di 

dalamnya 

 

Hakikat ini telah pun ada di zaman Rasulullah  dan Khulafa’ al-Rashidin. Pada 

waktu itu, terdapat  tujuh (7) atau sembilan (9) buah masjid di Madinah, namun 

solat Jumaat hanya didirikan di sebuah masjid sahaja, iaitu Masjid Nabawi. 

Sebahagian fuqaha’ pula membahagikan  masjid berdasarkan jumlah solat 

berjema’ah yang didirikan di dalamnya kepada 2 kategori: 

1 Masjid Jama
c
ah Masjid yang didirikan 5 solat fardu secara 

berjema’ah di dalamya 

2 Masjid Ghayr 

Jama
c
ah 

Masjid yang didirikan solat berjemaah di 

dalamnya kurang dari 5 kali waktu solat fardu 

2.3 Kedudukan dan Kemuliaan Masjid 

Masjid adalah bahagian muka bumi yang paling dicintai oleh Allah . 

Membina masjid  bagi  memenuhi  keperluan  di  kawasan  tempat  tinggal sama 



 

15 

ada bandar  atau kampung adalah wajib  dan fardu kifayah. Di sana terdapat 

banyak hadis Rasulullah  yang menggalakkan pembinaan masjid, 

memuliakannya, menghormatinya, mewangikannya  dan membersihkannya.  

Saidina Uthman   meriwayatkan bahawa Rasulullah  bersabda (al-Tirmidhi): 

 مَنْ بنَىَ للِ هَِ مسَجْدِاً بنَىَ الل هَُ لهَُ مثِلْهَُ فيِ الجنَ ةَِ 
Maksudnya: “Barangsiapa yang membina masjid semata-mata mencari 

keredhaan Allah, maka Allah akan membina baginya mahligai 

seumpamanya di syurga.”  

Berkenaan dengan menjaga kemuliaan masjid, Wathilah Ibn Al-Asqa’  

meriwayatkan bahawa Rasulullah  bersabda (Ibn Majah): 

بوُا مسَاَجدِكَمُْ صبِيْاَنكَمُْ، ومَجَاَنيِنكَُمْ، وشَرِاَءكَمُْ، وبَيَعْكَمُْ، وخَصُوُماَتكِمُْ، ورَفَعَْ 
ِ
جنَ 

، واَت خَذِوُا علَىَ أبَوْاَبهِاَ المْطَاَهرَِ، أصَوْاَتكِمُْ، وإَقِاَمةََ حدُوُدكِمُْ، وسَلَ َ سيُوُفكِمُْ 
روُهاَ فيِ الجْمُعَِ "

ِ
 وجَمَ 

Maknanya: “Hindarilah masjid-masjid kamu daripada kanak-kanak kamu, 

orang-orang gila  kamu,   urusan  jual-beli  kamu,  pertelingkahan  kamu,  

mengangkat  suara  kamu (padanya), mendirikan  hukum  hudud  kamu,  

dan  hunusan  pedang-pedang  kamu. Dan sediakanlah di handapan  pintu-

pintunya  tempat-tempat bersuci dan wangikanlah ia pada hari-hari 

Jumaat.” 

Umat Islam juga digalakkan melazimi masjid dan meluangkan waktu di dalamnya 

dengan tujuan memakmurkan dan menghidupkan masjid dengan amalan-amalan 

khususnya berkaitan  dengan solat. Abu al-Darda’  berkata kepada anaknya: 

“Wahai anak, hendaklah  engkau jadikan  masjid  itu  rumahmu,  sesungguhnya  

aku mendengar Rasulullah  bersabda (Ibn Abi Shaybah): 

المْسَاَجدُِ بيُوُتُ المْتُ قَيَِ، فمَنَْ يكَنُِ المْسَجْدُِ بيَتْهَُ يضَمْنَِ الل هَُ لهَُ الر وُحَ واَلر حَمْةََ 
راَطِ إلِىَ الجْنَ ةَِ 

ِ
 واَلجْوَاَزَ علَىَ الص 

Maknanya: “Masjid-masjid adalah rumah-rumah orang yang bertaqwa, dan 

barangsiapa yang menjadikan masjid sebagi rumahnya, Allah  telah  



 

16 

menjamin kepada mereka yang menjadikan masjid-masjid sebagai rumah 

mereka dengan ruh, rahmat dan melepasi titian sirat ke syurga.” 

2.4 Beberapa Hukum Fiqh dan Fatwa berkaitan Masjid 

Pihak pengurusan masjid wajib mengetahui dan mempelajari hukum ahkam 

berkaitan dengan  masjid  agar dapat mengelakkan sesuatu yang menyalahi Shariat 

dilakukan di dalamnya dan seterusnya memelihara kehormatan masjid serta 

memaksimumkan peranan dan fungsinya. Secara umumnya, pihak pengurusan 

masjid dan masyarakat umat Islam di Malaysia berpegang  dengan  mazhab  Shafie  

sebagai  sumber  rujukan hukum. Berikut adalah beberapa hukum ahkam fiqh 

berkaitan dengan masjid: 

2.4.1 Solat Jenazah di dalam Masjid 

Para fuqaha berselisih pendapat berkenaan keharusan mendirikan solat jenazah di 

dalam masjid. Ulama’ mazhab Shafie dan Hanbali mengharuskannya, manakala 

ulama’ mazhab Hanafi  dan  Maliki  berpandangan  bahawa  perkara  tersebut  

adalah  makruh.  Bahkan, pendapat  muktamad  di  dalam  mazhab  Shafie  ialah  

solat  jenazah  disunatkan  untuk dilakukan di dalam masjid. Ulama’ mazhab 

Hanbali pula mengharuskan solat jenazah di dalam masjid dengan syarat selamat 

daripada berlaku  pencemaran, sekiranya ia tidak dapat dipastikan, maka 

hukumnya adalah makruh. 

2.4.2 Akad Nikah di dalam Masjid 

Majoriti fuqaha’ berpendapat bahawa sunat dilakukan akad nikah di dalam masjid 

kerana keberkatan bumi masjid serta dapat dimasyhurkan akad nikah dengan 

mudah. Ini adalah berdasarkan riwayat  Saidatina Aishah r.anha yang menyatakan 

bahawa Rasulullah  bersabda (al-Tirmidhi): 

كاَحَ واَجعْلَوُهُ فيِ المْسَاَجدِِ واَضرْبِوُا علَيَهِْ باِلد فُوُفِ 
ِ
 أعَلْنِوُا هذَاَ الن 

Maksudnya:  “Iklankanlah  pernikahan  ini  dan  lakukanlah  ia  di  masjid-

masjid  serta pukullah walaupun dengan kompang.” 



 

17 

Di sisi mazhab Maliki, akad nikah di dalam masjid hanyalah melibatkan lafaz ijab 

dan qabul tanpa  pernyataan  syarat-syarat  atau  mengangkat  suara  atau  

memperbanyakkan kata-kata. Sekiranya, perkara-perkara tersebut dilakukan, maka 

ia adalah makruh. Ulama’ mazhab Hanafi  pula  berpendapat  bahawa  

mengadakan  majlis  perkahwinan  di  masjid adalah tidak makruh selagimana ia 

tidak  melibatkan perkara-perkara yang merosakkan amalan agama. Sekiranya, 

perkara tersebut berlaku, maka ia adalah makruh. 

2.4.3 Jual Beli di dalam Masjid 

Mazhab  Shafie  berpendapat  bahawa  makruh  melakukan  jual  beli  di  dalam  

masjid berdasarkan riwayat Abu Hurairah  bahawa Rasulullah  bersabda (al-

Tirmidhi): 

 ، أوَْ يبَتْاَعُ فيِ المْسَجْدِِ، فقَوُلوُا: لَ أرَبْحََ الل هَُ تجِاَرتَكََ ذاَ رأَيَتْمُْ منَْ يبَيِعُ إِ
Maksudnya: “Sekiranya kamu melihat seseorang yang menjual atau 

membeli (sesuatu) di dalam   masjid,   maka  katakanlah:  “Semoga  Allah  

tidak  menguntungkan  perniagaan kamu.” 

 

Ulama’ mazhab Hanafi dan Hanbali berpendapat bahawa hukum makruh berjual 

beli di dalam masjid  hanyalah bagi orang yang tidak beriktikaf di dalam masjid. 

Bagi mereka yang beriktikaf di dalam masjid, tidak mengapa bagi mereka untuk 

berjual beli di dalam masjid  bagi  keperluan  mereka  tanpa   membawa  barang  

jualan  tersebut  ke  masjid.  

Sekiranya, barang jualan tersebut di bawa ke masjid untuk jual beli dilakukan, 

maka hukumnya  adalah makruh kerana masjid adalah tempat yang sepatutnya 

tidak berkait dengan hak-hak dan tuntutan manusia. 

Mazhab  Maliki  juga  berpendapat  bahawa  makruh  bagi  urusan  jual-beli  

dilakukan  di dalam  masjid sekiranya barang  jualan  dizahirkan  dan  dipamerkan 

di masjid. Namun begitu, sekiranya  terdapat pihak yang mengangkat suara bagi 



 

18 

tujuan jualan di dalam masjid dan barang tersebut diletakkan di dalam masjid serta 

orang yang ingin membeli boleh melihatnya dan menawarkan  harga yang 

dikehendaki kepada pemiliknya, maka hukumnya adalah haram kerana perkara 

tersebut  menjadikan masjid seumpama pasar. Sekiranya  dilakukan  lafaz  ijab  

dan  qabul  semata-mata,   maka  ia  tidak  mengapa. 

2.4.4 Kemasukan Orang Bukan Islam ke dalam Masjid 

Ulama’ mazhab Shafie berpendapat bahawa orang bukan Islam boleh memasuki 

masjid selain daripada Masjidil Haram dengan izin orang Islam. Orang bukan 

Islam tidak boleh memasuki masjid tanpa keizinan orang Islam mengikut pendapat 

sahih di dalam mazhab. Sekiranya seseorang bukan  Islam itu masuk ke dalam 

masjid tanpa keizinan, maka dia boleh dihukum ta’zir (denda) sekiranya dia 

mengetahui bahawa dia perlu mendapatkan keizinan untuk tujuan tersebut. 

Mazhab Hanafi berpendapat bahawa tidak mengapa orang bukan Muslim yang 

dhimmi memasuki   Masjidil  Haram  dan  lain-lain  masjid   kerana  Rasulullah   

 pernah meletakkan rombongan dari Thaqif di dalam masjid sedangkan mereka 

itu golongan kafir. 

Mazhab Maliki pula berpendapat bahawa orang bukan Islam walaupun dhimmi 

adalah tidak diharuskan masuk ke masjid walaupun diizinkan oleh seorang Muslim 

melainkan sekiranya  ada  keperluan  darurat  yang  memerlukan mereka 

memasuki masjid seperti membuat binaan.  Tanpa ada keperluan darurat, seorang 

dhimmi tidak dibenarkan memasuki masjid. 

Ulama’ mazhab Hanbali mempunyai dua pandangan berkenaan isu ini. Pertama, 

seorang dhimmi tidak  dibenarkan memasuki mana-mana masjid di luar kawasan 

haram Mekah tanpa  izin  umat  Islam.  Pendapat  yang  kedua  ialah  seorang  

dhimmi  boleh  memasuki mana-mana masjid di luar kawasan haram Mekah. 



 

19 

2.4.5 Mengunci Masjid pada Selain Waktu Solat 

Majoriti  ulama’  termasuk  mazhab Shafie  berpendapat  bahawa tidak mengapa  

masjid dikunci  pada  selain  waktu  solat  dengan  tujuan  memeliharanya  dan  

menjaga  barang- barang yang terdapat di dalamnya, atau dengan tujuan 

mengelakkan dinding masjid yang bersebelahan dengan rumah-rumah  orang lain 

ditebuk untuk tujuan pencurian. Ulama’ mazhab Hanafi pula berpendapat bahawa 

mengunci masjid adalah makruh tahrimi kerana ia  menyerupai  perbuatan  

menghalang  daripada  solat.  Dan perbuatan menghalang orang  daripada 

melakukan solat adalah  haram dengan nas al-Quran berikut (Al-Baqarah:114): 

 ومَنَْ أظَلْمَُ ممِ نَْ منَعََ مسَاَجدَِ الل هَِ أنَْ يذُكْرََ فيِهاَ اسمْهُُ وسَعَىَ فيِ خرَاَبهِاَ
Maksudnya: “Dan siapakah yang lebih zalim daripada mereka yang 

menghalang masjid- masjid Allah daripada  disebut  nama-Nya  di  

dalamnya  serta berusaha  untuk menghancurkannya...”. 

  



 

20 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[Halaman ini sengaja ditinggalkan kosong] 

  



 

21 

 

KERANGKA UNDANG-UNDANG BAGI MASJID DI 

MALAYSIA 

 

3.1 Latar Belakang dan Sejarah Masjid di Malaysia 

Perkembangan institusi masjid di Malaysia adalah seiring dengan perkembangan 

agama Islam di  Malaysia yang dahulunya dikenali sebagai Tanah Melayu dan 

Malaya. Para sejarawan berbeza pendapat tentang tarikh yang tepat agama Islam 

mula diperkenalkan di tanah Melayu. Namun banyak  yang berpendapat bahawa 

penyebaran agama Islam di Tanah Melayu dikatakan berlaku pada kurun  ke-15 

iaitu sewaktu zaman kegemilangan kesultanan Melayu Melaka. 

Institusi masjid yang merupakan lambang dan syiar agama Islam telah turut 

berkembang pesat  didirikan  di  kawasan-kawasan  penempatan  penduduk  bagi  

memudahkan  umat Islam menunaikan ibadat seharian dan juga tempat mereka 

mendalami ilmu-ilmu agama.  Memandangkan masjid adalah juga termasuk 

sebagai aset wakaf, kajian mengenai latar belakang institusi masjid di Malaysia 

perlulah juga melihat kepada perkembangan amalan wakaf di kalangan masyarakat 

Melayu Islam sejak dari dulu sehinggalah masa kini. Terdapat tiga masjid yang 

dianggap di antara aset  wakaf terawal yang dibina iaitu Masjid Kg. Hulu di 

Melaka, Masjid Sultan Abu Bakar di Johor dn  Masjid Kg. Laut di Kelantan. 

Masjid Kg. Hulu telah dibina pada tahun 1728, Masjid Kg. Laut pula dibina sekitar 

1730- an, manakala Masjid Sultan Abu bakar pula siap dibina pada tahun 1900. 

Walaupun telah berlalu  ratusan  tahun,  dengan  sedikit  penambaikan  ketiga-tiga  

masjid  tersebut  masih tersergam indah digunakan oleh jemaah masjid.  

Selepas  kemerdekaan,  pentadbiran  dan  pengurusan  dan  pentadbiran  harta  

wakaf  di Malaysia  mengalami  transformasi  yang  menyumbang  kepada  



 

22 

pengurusan  yang  lebih efisien dan sistematik. Bersesuaian dengan ketetapan 

Jadual Kesembilan (Senarai Negeri) Perlembagaan  Persekutuan  Malaysia,  semua  

perkara  yang  bersangkutan  dengan  hal ehwal wakaf termasuklah institusi masjid 

adalah terletak di bawah bidang kuasa Majlis Agama Islam Negeri (MAIN). 

Sebagai pemegang amanah tunggal harta wakaf, MAIN mempunyai kuasa dari 

sudut perundangan  untuk memantau segala aktiviti berkaitan wakaf di negeri 

masing-masing 

Dari sudut perundangan, pentadbiran dan pengurusan masjid di Malaysia adalah 

tertakluk di bawah  bidang kuasa kerajaan negeri melalui Majlis Agama Islam 

Negeri (MAIN) sebagaimana yang telah diperuntukkan oleh Perlembagaan 

Persekutuan. Peruntukan  ini  adalah  merupakan  tapak  asas  dan  amanah  yang  

dipikul  oleh kerajaan  negeri  melalui  MAIN  untuk  menguruskan  hal  ehwal  

masjid  di  Malaysia.  

3.2 Kedudukan Masjid Menurut Perlembagaan Malaysia 

Perlembagaan  Persekutuan  Malaysia  telah  memperuntukkan  bahawa  Agama  

Islam, undang-undang Islam dan Adat Resam Melayu adalah diletakkan di bawah 

bidang kuasa kerajaan-kerajaan negeri. Agama Islam sepertimana yang disebut di 

dalam Artikel 152 Perlembagaan Persekutuan secara eksklusif merupakan agama 

rasmi bagi Persekutuan Malaysia manakala agama-agama lain boleh dianuti dan 

diamalkan. Namun dari aspek pengurusan dan pentadbiran, hal ehwal yang 

bersangkutan dengan agama Islam  adalah tertakluk di bawah bidang kuasa 

kerajaan-kerajaan negeri melalui Majlis Agama Islam Negeri (MAIN). 

Institusi masjid yang merupakan tempat suci bagi umat untuk melakukan ibadat 

seharian secara  langsung  tertakluk  kepada  bidang  kuasa  kerajaan  negeri.  

Perenggan  1  dalam senarai 2 – Senarai Negeri Jadual Ke-9, Perlembagaan  

berbunyi seperti berikut: “Hukum syarak dan undang-undang diri..termasuk 

hukum syarak yang berhubung dengan...masjid atau  mana-mana  tempat  

sembahyang  awam  untuk  orang  Islam,...”.  Peruntukan  ini memberi  kuasa  

kepada  pentadbiran  kerajaan  negeri  untuk  mentadbir,  mengurus  dan memantau  



 

23 

perkara-perkara  yang  berkaitan  dengan  aktiviti  dan  pengimarahan  masjid. 

MAIN telah dipertanggungjawabkan di peringkat negeri untuk mentadbir, 

mengurus dan memantau segala aktiviti-aktiviti yang berkaitan dengan masjid di 

negeri-negeri masing- masing. 

Gambarajah 1: Kerangka Pengurusan dan Pentadbiran Masjid di Malaysia 

Pengurusan Masjid

 

Negeri

 

Wilayah 

Persekutuan

 

Sultan / Yang Di 

Pertua Negeri

 

Yang Di Pertuan 

Agong

 

Majlis Agama Islam 

Negeri

 

Majlis Agama Islam 

Negeri

 

Jabatan Agama 

Islam Negeri

 

Jabatan Agama 

Islam Negeri

 

Jawatankuasa 

Pengurusan Masjid

 

Jawatankuasa 

Pengurusan Masjid

 
 

3.3 Pengurusan dan Pentadbiran Masjid di Malaysia 

Sepertimana yang ditunjukkan oleh Gambarajah 1, struktur pengurusan dan 

pentadbiran masjid di Malaysia boleh dibahagikan kepada empat lapisan utama 

diketuai oleh Sultan atau Yang Dipertua Negeri bagi negeri-negeri lain dan Yang 

Di Pertuan Agong bagi Wilayah Persekutuan. Seterusnya pihak Majlis Agama 

Islam Negeri (MAIN)  adalah merupakan pihak yang mempunyai kuasa penuh 

untuk mentadbir dan menguruskan hal- ehwal masjid bagi negeri-negeri. Terdapat 

enakmen-enakmen yang digubal di peringkat negeri  yang  secara  jelas  

menyatakan  peranan  dan  tanggungjawab  MAIN  memantau segala aktiviti 

masjid. Bagi memastikan kelicinan pentadbiran masjid di  negeri-negeri, MAIN 



 

24 

telah menubuhkan Jabatan Agama Islam Negeri atau Pejabat Agama Islam Negeri 

yang mana terdapat unit khas yang mengawal selia masjid-masjid di peringkat 

negeri dan daerah.  Jawatankuasa pengurusan masjid pula terletak di hierarki yang 

paling bawah terdiri daripada ahli kariah masjid yang dilantik untuk mengurus dan 

mentadbir masjid-masjid di bawah pemantauan MAIN. 

3.3.1 Sultan/Yang Dipertua Negeri dan Yang Dipertuan Agong 

Di Malaysia, selain menduduki strata yang paling tinggi di dalam pentadbiran 

negeri- negeri,  institusi kesultanan dan Yang Dipertua Negeri juga mempunyai 

kuasa eksklusif sebagai ketua agama Islam bagi negeri-negeri. Terdapat sembilan 

negeri yang mempunyai  institusi  kesultanan  Melayu  yang  bertindak  sebagai  

ketua  negeri  seperti Pahang, Kedah, Kelantan,  Terengganu, Negeri Sembilan, 

Selangor, Perak, Perlis dan Johor. Manakala Yang Dipertua Negeri bertindak 

sebagai ketua bagi negeri-negeri seperti Melaka, Penang, Sabah dan Sarawak. 

Sebagai ketua negara Malaysia, Yang Di Pertuan Agong adalah juga  ketua agama 

Islam bagi Wilayah Persekutuan Kuala Lumpur, Labuan dan Putrajaya. 

Sebagai ketua agama Islam negeri-negeri, segala enakmen-enakmen berkaitan 

dengan agama  Islam   khususnya  perkara  berkaitan  hal  ehwal  masjid  

hendaklah  mendapat perkenan  dan  kelulusan  Sultan/Yang  Dipertua  Negeri  

atau  Yang  Di  Pertuan  Agong. Walaupun peranannya dianggap kecil, institusi ini 

adalah merupakan tunjang kepada keutuhan agama Islam dan kesatuan umat Islam 

di Malaysia dari diganggu domba oleh anasir-anasir yang tidak bertanggungjawab. 

3.3.2 Majlis Agama Islam Negeri (MAIN) 

Peruntukan  enakmen  negeri-negeri  telah  memberikan  kuasa  kepada  MAIN  

sebagai pemegang  amanah masjid. Sebagai contohnya, Seksyen 72 Enakmen 

Negeri Sembilan, no. 1/1991 yang  dikeluarkan oleh Negeri Sembilan telah 

menyatakan peranan Majlis Agama  Islam  Negeri  sebagai  pemegang  amanah  

bagi  masjid.  Begitu  juga  enakmen negeri-negeri  lain  seperti  Perlis,  Pahang  

dan  Wilayah  Persekutuan  yang  menyatakan secara  jelas  bidang  kuasa  MAIN  



 

25 

terhadap  masjid  termasuklah  tanah  di  atas  masjid tersebut serta mana-mana 

tanah yang berhubungan dengan  masjid  dan mendatangkan faedah kepada masjid. 

Selaku  pihak  yang  berautoriti  penuh  di  dalam  pentadbiran  masjid,  MAIN  

telah menggubal  undang-undang yang antara lain mengenakan sekatan pembinaan 

masjid, penalti bagi  kesalahan-kesalahan berkaitan masjid dan kuasa merobohkan 

masjid  serta isu-isu  berbangkit.  Kesemua  enakmen  yang  diwujudkan  ini  

menunjukkan  bahawa MAIN mempunyai kuasa untuk  mendakwa mana-mana 

individu atau organisasi yang didapati melanggar undang-undang yang telah 

ditetapkan. Selain itu aktiviti-aktiviti yang bertentangan dengan Islam seperti 

ajaran-ajaran sesat dan menyimpang dari ajaran Islam yang sebenar dapat 

dibanteras. 

3.3.3 Jabatan Agama Islam Negeri/Pejabat Agama Islam Negeri 

Bagi  memastikan   kelancaran   pengurusan   masjid   di  seluruh  negeri,  MAIN   

telah menubuhkan  Jabatan  Agama  Islam  Negeri  atau  Pejabat  Agama  Islam  

Negeri  bagi menyelaras pentadbiran masjid ke seluruh negeri. Satu unit khas yang 

dikenali sebagai Unit Pengurusan Masjid telah  dipertanggungjawabkan untuk 

menyelia, memantau dan mengurus masjid-masjid yang terletak di kawasan 

masing-masing. Di antara tugas-tugas penting unit ini ialah memastikan khutbah 

jumaat  dibekalkan kepada masjid-masjid, memantau  segala  aktiviti-aktiviti  

masjid dan  bertanggungjawab  menyalurkan  bantuan kepada mana-mana masjid 

yang memerlukan. 

Sebagai contoh, Majlis Agama Islam Negeri Johor (MAIJ) telah menubuhkan 

Pejabat Tadbir Jabatan Agama Islam Daerah bagi membantu MAIJ di dalam 

urusan pentadbiran hal ehwal Islam negeri termasuklah perkara yang berkaitan 

dengan pengurusan masjid. Pengurusan masjid ditadbir oleh Jawatankuasa Masjid 

yang berperanan mengawal selia segala aktiviti masjid-masjid di daerah masing-

masing. 



 

26 

3.3.4 Jawatankuasa Pengurusan Masjid 

Jawatankuasa pengurusan masjid adalah organisasi yang terlibat di dalam segala 

aktiviti seharian masjid. Kebiasaannya ahli jawatankuasa masjid terdiri dari ahli 

kariah masjid yang dilantik secara terus oleh MAIN atau yang dilantik melalui 

proses mesyuarat agong masjid yang  diadakan  setahun  sekali. Pihak  

jawatankuasa  masjid  adalah  tertakluk  di bawah bidang kuasa Jabatan Agama 

Islam  atau Pejabat Agama Islam yang memantau segala aktiviti yang 

dijalankan.Kaedah-kaedah  Pegawai  Masjid  dan  Jawatankuasa  Kariah  (Negeri  

Selangor)  1995, (pindaan 1999) dan (pindaan 2001) telah menetapkan peranan 

dan fungsi pegawai masjid dan juga jawatankuasa kariah di dalam mentadbir dan 

mengurus masjid-masjid di negeri Selangor. 

Nazir adalah merupakan pengerusi jawatankuasa masjid yang bertanggungjawab di 

dalam pentadbiran dan pengurusan masjid. Manakala setiausaha dan bendahari 

masjid adalah di antara ahli jawatankuasa penting yang membantu pihak nazir 

menguruskan urusan harian dan kewangan masjid. Selain itu, beberapa biro boleh 

ditubuhkan merangkumi biro ekonomi, pendidikan dan sebagainya yang bertujuan 

untuk membantu mengimarahkan  masjid  melalui  aktiviti-aktiviti  yang  

dirancang  seterusnya dilaksanakan. 

  



 

27 

 

PENGURUSAN EKONOMI DAN KEWANGAN MASJID: 

SATU KERANGKA CADANGAN 

 

4.1 Pengurusan Ekonomi dan Kewangan Masjid 

Pengurusan ekonomi dan kewangan masjid adalah merupakan salah satu sistem 

pengurusan yang menyokong  aktiviti-aktiviti  (program)  yang  dijalankan  oleh  

pihak  masjid.  Gambarajah  2 menggambarkan Hubungan di antara Sistem 

Sokongan dan Peranan Utama Masjid. Jadual 1 pula meletakkan deskripsi ringkas 

bagi setiap sistem pengurusan masjid. 

Gambarajah 2: Hubungan di antara Pengurusan Sokongan dan Peranan Utama 

Masjid 

 

Jadual 1: Deskripsi Ringkas Sistem Pengurusan Masjid 

Aspek Deskripsi Ringkas 



 

28 

Peranan 

Utama 
Program Perancangan dan perlaksanaan aktiviti 

Sistem 

Sokongan 

Sumber 

Manusia 

Perlantikan bagi jawatan-jawatan dalam carta 

organisasi masjid 

Pembangunan Pembangunan dan penyelenggaraan masjid 

Kewangan 
Perakaunan seperti rekod dan laporan 

kewangan 

Ekonomi Pengurusan pendapatan dan perbelanjaan 

 

Pengurusan ekonomi dan kewangan masjid melibatkan dua aspek utama iaitu 

pendapatan dan  perbelanjaan yang meliputi kaedah-kaedah untuk memperoleh 

dana atau aset dan tatacara penyaluran hasil-hasil yang diperolehi bagi kegunaan 

masjid. Gambarjah 3 menunjukkan model pengurusan ekonomi dan kewangan 

masjid yang menunjukkan bahawa pendapatan masjid boleh dijana melalui dua 

sumber utama iaitu sumber pendapatan yang berbentuk khusus dan am. Dana am 

adalah bentuk dana yang boleh dibelanjakan secara umum tanpa tujuan  khusus. 

Dana khusus pula adalah merujuk kepada dana yang mempunyai tujuan tertentu 

dan khusus. Manakala perbelanjaan  pula boleh dibahagikan kepada  tiga  

bahagian  iaitu  perbelanjaan  bagi  idari,  ijtima
c
i  dan  tijari. Idari adalah merujuk 

kepada perbelanjaan berkaitan pentadbiran masjid, ijtima
c
i adalah merujuk kepada 

segala aktiviti masjid yang tidak bermotifkan keuntungan, manakala tijari adalah 

merujuk  kepada aktiviti masjid yang bermotifkan keuntungan. Perbincangan 

terperinci mengenai pendapatan dan perbelanjaan masjid adalah seperti di bawah. 

Gambarajah 3: Pengurusan Ekonomi dan Kewangan Masjid 



 

29 

 

4.1.1 Pendapatan Masjid 

Seperti yang dipaparkan di dalam Gambarajah 4 di bawah, pendapatan khusus 

masjid diperolehi   melalui  dana  bertujuan  tertentu  seperti  dana  untuk  membeli  

peralatan pembesar suara masjid dan dana untuk membeli permaidani baru masjid. 

Dana bertujuan khusus ini kebiasaannya diadakan di  dalam suatu tempoh tertentu 

bagi mengumpulkan wang bagi jumlah yang tertentu. Apabila telah  sampai 

tempoh masa dan jumlah wang yang dikehendaki berjaya dikumpul maka tabung 

terbabit akan ditutup. Khairat kematian pula merujuk kepada tabungan wang yang 

dkumpulkan melalui pembayaran yuran oleh ahli  kariah  masjid  untuk  digunakan  

bagi  perbelanjaan  pengurusan  jenazah.  Nilai yurannya pula berbeza mengikut 

kawasan seperti kawasan bandar mungkin kadarnya lebih sedikit dari kampung 

kerana kosnya yang lebih mahal. Termasuk di dalam kategori pendapatan khusus 

iaitu  peruntukan khusus yang diperolehi oleh pihak masjid samada dari Majlis 

Agama Islam Negeri  (MAIN), syarikat swasta dan individu perseorangan. 

Kebanyakan Masjid Negeri dan Masjid Daerah  misalnya mendapat geran 

peruntukan secara langsung dari MAIN. Manakala terdapat juga masjid  yang 

dibiayai sepenuhnya oleh syarikat swasta seperti Kumpulan Masjid An-Nur di 

negeri Johor yang ditadbir dan diurus oleh Johor Corporation (JCorp) 

(www.jcorp.com.my). 

Gambarajah 4: Pendapatan Masjid 

http://www.jcorp.com.my/


 

30 

 

Sumber  pendapatan  masjid  yang  berbentuk  umum  (sebagai  contoh)  terdiri  

daripada peruntukan umum, sumbangan berkala, sumbangan tidak berkala dan 

keuntungan aktiviti. Peruntukan  umum   adalah   berupa  dana  atau  tabungan  

yang  tidak  khusus  kepada kegunaan-kegunaan  tertentu.   Pihak  masjid  bolehlah  

menggunakan  hasil  dana  yang dikumpulkan  ini  untuk  tujuan-tujuan  yang  

difikirkan  perlu.  Sumbangan  berkala  pula merangkumi hasil kewangan yang 

diperolehi melalui  potongan gaji oleh indiividu ahli kariah atau orang 

perseorangan yang lain samada bulanan atau tahunan. Di samping itu sumbangan  

berkala  juga  boleh  diperolehi  melalui  program  anak  angkat  masjid  yang 

melibatkan penyaluran dana oleh syarikat-syarikat swasta ke atas masjid-masjid 

yang dijadikan anak angkat syarikat terbabit. 

Sumbangan tidak berkala boleh didapati daripada tabarru’ atau derma, wakaf dan 

hibah. Ianya adalah  merupakan sumber dana tradisi yang diperolehi oleh masjid 

terutamanya tabung-tabung pada hari Jumaat dan dua hari raya iaitu Hari Raya 

Aidilfitri dan Hari Raya Aidil Adha. Jumlah tabungan yang diperolehi oleh masjid 

pada hari jumaat berbeza mengikut kawasan yang mana kutipan yang diperolehi 



 

31 

oleh masjid-masjid yang terletak di kawasan bandar lebih tinggi dari masjid-masjid 

di kampung. Sebagai contohnya terdapat masjid yang terletak di bandar  Kulim 

yang mempunyai pendapatan yang melebihi RM10,000 sebulan yang diperolehi 

daripada tabung  umum hari Jumaat. Selain menerima bantuan dan sumbangan 

melalui tabungan- tabungan  yang diwujudkan, terdapat juga pihak pengurusan 

masjid yang memperolehi pendapatan melalui hasil sewa aset wakaf masjid, 

keuntungan jualan, pulangan pelaburan dan yuran program. 

4.1.2 Perbelanjaan Masjid 

Bagi  memastikan  perbelanjaan  masjid  dapat  diuruskan  secara  efektif  dan  

sistematik, ianya  perlulah  dikategorikan  kepada  tiga  kategori  iaitu  

perbelanjaan  yang  berbentuk idari, ijtima
c
i dan  tijari. Perbelanjaan idari 

merujuk kepada sumber kewangan yang disalurkan bagi urusan pengurusan dan 

pentadbiran masjid yang meliputi pembayaran bil air dan elektrik, 

penyelenggaraan masjid seperti membaiki tandas, pembangunan masjid dan  

upah  atau  elaun  tertentu  (jika  ada)  yang  dibayar  kepada  tukang  cuci  

misalnya. Memandangkan perbelanjaan ini merupakan kategori perbelanjaan yang 

terpenting, maka pihak pengurusan masjid perlulah memperuntukkan jumlah 

wang tertentu dari dana yang diperolehi bagi menampung segala perbelanjaan di 

atas. Kegagalan pihak pengurusan masjid  mendapatkan  sumber  kewangan  

yang  mencukupi  untuk  memenuhi  keperluan perbelanjaan idari  akan 

mendatangkan masalah seperti talian elektrik diputuskan dan sebagainya. 

Perbelanjaan ijtima
c
i pula adalah merupakan wang yang dibelanjakan bagi 

menjalankan aktiviti-aktiviti yang mendatangkan manfaat kepada ahli kariah 

masjid. Ini dikira sebagai sumbangan terbesar institusi masjid di dalam membantu 

meningkatkan kefahaman Islam kepada masyarakat Islam setempat. Di antara 

aktiviti yang utama ialah pendidikan seperti mengadakan kuliah-kuliah 

maghrib  dan  subuh, ceramah-ceramah umum dan menyediakan perpustakaan   bagi 

memudahkan masyarakat Islam setempat memperoleh bahan-bahan bacaan 

khususnya yang berbentuk keagamaan.  



 

32 

Segala kos-kos seperti bayaran penceramah dan juga jamuan ringan yang 

disediakan akan ditanggung oleh pihak masjid. Selain itu, termasuk di dalam 

perbelanjaan ijtima
c
i seperti penerbitan,  bantuan masyarakat, wakaf aset dan 

mengadakan majlis sambutan perayaan Islam seperti sambutan Maulidur Rasul. 

Kategori  perbelanjaan  tijari  ialah  dana  yang  disalurkan  bagi  membolehkan  

pihak pengurusan  masjid  terlibat  di  dalam  aktivit-aktiviti  yang  

berorientasikan  keuntungan seperti mengadakan  koperasi masjid. Penubuhan 

koperasi masjid dapat  membantu  masjid  menjalankan  aktiviti-aktiviti seperti 

kursus-kursus berkala dan tidak berkala serta dividen keuntungan koperasi boleh 

digunakan untuk menyediakan kemudahan masjid,  sebagai contohnya membina 

dewan masjid. Termasuk juga di dalam perbelanjaan tijari ialah modal  yang 

digunakan untuk mengadakan program pendidikan, menjalankan aktiviti 

pertanian, pelaburan dan jualan. Kesemua  aktiviti  ini  memerlukan  perbelanjaan  

pendahuluan  yang  diambil  dari  dana masjid  dan  sekiranya  mendapat  

keuntungan  ianya  akan  dimasukkan  ke  dalam  dana masjid. Lihat Gambarajah 

5 untuk ilustrasi.  



 

33 

Gambarajah 5: Perbelanjaan Masjid 

 

4.1.3 Cabaran dan Masalah dalam Pengurusan Ekonomi dan Kewangan 

Masjid 

Terdapat pelbagai cabaran dan masalah yang perlu dihadapi oleh pihak yang 

berkuasa bagi   mewujudkan   pengurusan   ekonomi   dan   kewangan   masjid   

yang   efisien   dan sistematik. Di  antara  masalah utama yang dihadapi oleh 

institusi masjid ialah sumber tenaga  manusia  yang  terhad.  Kebanyakan  ahli  

jawatankuasa  masjid  terutamanya  di kampung-kampung terdiri dari  kalangan 

orang-orang tua. Di dalam aspek pengurusan ekonomi dan kewangan masjid 

pula, terdapat  bendahari masjid yang tidak mempunyai pengetahuan asas 

perakaunan yang akan menyebabkan rekod keluar masuk dana masjid tidak 



 

34 

terurus. Ini seterusnya akan menyebabkan dana-dana masjid tidak dapat 

disalurkan secara optimum bagi pelaksanaan aktivit-aktiviti yang bermanfaat 

kepada  ahli  kariah masjid. 

Selain itu ketiadaan garis panduan shariah yang jelas tentang penggunaan 

dana-dana masjid telah menyebabkan ahli jawatankuasa masjid tidak dapat 

melakukan tugas mereka secara teratur. Walaupun telah terdapat fatwa-fatwa 

yang dikeluarkan oleh badan-badan fatwa negeri dan negara, namun ianya tidak 

disusun di dalam bentuk rujukan yang boleh dijadikan  panduan  apabila  hendak  

menggunakan   dana-dana  masjid.  Isu-isu  seperti pelaburan dana masjid dan 

memindahkan dana sebuah masjid ke masjid yang lain sebagai contohnya,  

walaupun  telah  difatwakan  tetapi  perlulah  disusun  secara  sistematik  bagi 

kegunaan  ahli  jawatankuasa  masjid  membuat  keputusan  apabila  berhadapan  

dengan persoalan terbabit. 

Cabaran  pengurusan  ekonomi  dan  kewangan  masjid  pada  masa  kini  adalah  

terarah kepada aspek penjanaan ekonomi masjid dengan pelaksanaan beberapa 

strategi yang boleh  menambahkan  dana-dana  masjid.  Di  antara  strategi  yang  

dicadangkan  adalah melalui  aktiviti-aktiviti  yang   boleh   mendatangkan  

keuntungan  seperti  mengadakan koperasi masjid,mengadakan kursus-kursus  

berbayar seperti kem solat dan membangunkan  aset  masjid  seperti  mendirikan  

dewan  masjid  untuk  disewa. Namun, perlulah juga diberi perhatian  bahawa 

institusi masjid tidak terlalu cenderung kepada program berbentuk tijari 

ataupun program  berbentuk keuntungan sehingga melupakan peranan terpenting 

membangunkan masyarakat Islam melalui program berbentuk ijtima
c
i seperti 

kelas pengajian ilmu-ilmu agama dan sebagainya. Justeru, kerjasama semua pihak 

yang   terlibat   seperti   MAIN   dan   ahli   kariah   setempat   amatlah   

diperlukan   bagi memperkemaskan pengurusan ekonomi dan kewangan masjid 

seterusnya mengimarahkan institusi masjid sebagai salah satu lambang keagungan 

agama Islam. 

  



 

35 

 

FATWA-FATWA BERKAITAN PENDAPATAN DAN 

PERBELANJAAN MASJID 

 

5.1 Peranan Fatwa di dalam Pengurusan Ekonomi dan Kewangan Masjid 

Pengurusan dan pentadbiran masjid di Malaysia adalah terletak di bawah bidang 

kuasa Majlis Agama Islam Negeri-Negeri (MAIN). Manakala pengurusan dan 

pentadbiran ekonomi dan kewangan masjid-masjid ditadbirurus oleh ahli 

jawankuasa masjid di bawah seliaan MAIN. Terdapat masjid-masjid yang 

mempunyai sumber ekonomi yang kukuh yang dijana oleh hasil aset-aset wakaf 

seperti tanah, bangunan dan peralatan yang disewakan selain kutipan tabung-

tabung khas dan am seperti tabung hari Jumaat. Namun di dalam menguruskan 

dana-dana masjid yang adakalanya mencecah ratusan ribu ringgit, tidak terdapat 

garis panduan khas Shariah untuk diikuti oleh pihak pentadbiran masjid. Ini telah 

menyebabkan terdapat dana-dana masjid yang bernilai tinggi beku tidak dijana 

dengan sebaiknya. 

Pengurusan dana masjid adalah merupakan satu bentuk pengurusan harta amanah 

yang terdiri daripada harta wakaf, dana tabarru’ seperti sedekah, khairat kematian 

dan lain-lain. Harta dan dana ini adalah tertakluk kepada hukum-hukum Shariah 

yang berkaitan berdasarkan niat dan akad pihak  penyumbang dana dan harta 

tersebut. Pihak pengurusan masjid tidak mempunyai kuasa mutlak di  dalam 

membelanjakan harta dan dana tersebut. Ini adalah kerana pihak pentadbiran 

masjid hanyalah bertindak sebagai pemegang amanah ataupun nazir yang dilantik 

untuk menguruskan harta wakaf dan dana tabarru’ tersebut. Oleh itu, pihak 

pengurusan masjid perlulah mempunyai pengetahuan Shariah yang jelas dalam 

menguruskan pendapatan dan perbelanjaan sesebuah masjid. 



 

36 

Berdasarkan beberapa temubual penyelidik dengan beberapa pihak pengurusan 

masjid yang bukan berlatarbelakangkan pengajian Islam, mereka menyatakan 

bahawa salah satu sebab yang menghalang pengurusan ekonomi dan kewangan 

masjid yang tersusun ialah ketiadaan garispanduan yang benar- benar jelas di 

dalam menerangkan tatacara pengurusan pendapatan dan perbelanjaan dana 

masjid. Sekiranya masalah yang berlaku tidak memerlukan penyelesaian segera, 

pihak masjid boleh merujuk kepada Jawatankuasa Fatwa Negeri atau Wilayah. 

Namun begitu, memandangkan proses pengeluaran fatwa yang agak memakan 

masa ianya tidak sesuai bagi kes-kes yang memerlukan penyelesaian segera. 

Terdapat juga keadaan di mana pihak pengurusan masjid berada di dalam keadaan 

yang sukar untuk membuat keputusan segera seperti: 

• penggunaan dana masjid untuk pembinaan masjid yang baru di 

kawasan lain, 

• pemberian sedekah daripada dana masjid kepada pihak luar yang datang 

membuat rayuan di kawasan masjid dan isu-isu lain. 

Ketiadaan garispanduan yang jelas dan terperinci menyebabkan sebahagian 

pihak pengurusan masjid banyak membuat keputusan berdasarkan mesyuarat 

pihak pengurusan masjid. Adakalanya keputusan dibuat berdasarkan keputusan 

individu yang bertugas pada masa tersebut. 

5.2 Fatwa Berkenaan Pendapatan Masjid 

Jadual-jadual di  bawah  adalah  merupakan  ringkasan  dan  pengkategorian  fatwa 

berdasarkan  model  pengurusan  ekonomi  dan  kewangan  masjid  yang  telah  

dicadangkan  pada perbincangan topik yang lepas.  Jadual 2 dan 3 mengumpulkan  

dan  mengkategorikan  fatwa-fatwa berkaitan  pendapatan  masjid yang berbentuk 

umum dan khusus.  Manakala  Jadual  4, 5 dan 6  pula  mengumpulkan  dan  

mengkategorikan fatwa-fatwa berkaitan perbelanjaan masjid berbetuk idari, 

ijtima
c
i dan tijari. 



 

37 

Di dalam menyediakan jadual-jadual ini, penyelidik merujuk kepada rujukan-

rujukan fatwa bagi: 

• Johor 

• Melaka 

• Pulau Pinang 

• Kedah 

• Brunei 

 



 

46 

5.2.1 Dana Umum 

Jadual 2: Fatwa Dana Umum 

Bil Isu Fatwa Rujukan 

1. Takrif Wang 

Masjid/Surau 

 

Wang masjid/surau dalam garis panduan ini merujuk kepada dana masjid/surau 

yang terkumpul hasil dari pelbagai sumber seperti derma individu atau 

organisasi kedalam akaun bank atas nama masjid/surau, atau derma yang 

dimasukkan ke dalam tabung yang disediakan di masjid/surau, tabung jumaat, 

wakaf tunai, pungutan derma sempena hari raya, tabung bergerak, sumbangan 

kerajaan, hasil sewaan dan sebagainya yang dimasukkan kedalam akaun 

masjid/surau. 

 

Fatwa Mufti 

Negeri Melaka 

2. Sumber Wang 

Masjid/Surau 

Secara umumnya, pendapatan wang masjid/surau yang terkumpul diperolehi 

daripada sumber-sumber seperti berikut: 

  

i) Wakaf tunai iaitu wakaf orang ramai dalam bentuk cek atau wang tunai yang 

dimasukkan ke dalam akaun bank atau tabung wakaf masjid/surau atau 

diserahkan kepada pihak masjid/surau yang diamanahkan atau pembelian tapak 

masjid/surau dalam bentuk kaki persegi oleh pewakaf. Dana wakaf tunai yang 

dikumpul kemudiannya ditukar kepada harta kekal yang akan dimanfaatkan 

untuk kebajikan dan kepentingan masjid/surau berkenaan seperti pembelian 

tapak masjid/surau, pembinaan, penyelenggaraan, membaikpulih, pembesaran 

dan sebagainya yang bersangkutan dengan keperluan masjid/surau secara 

langsung. 

  

ii) Derma khairat atau kebajikan iaitu derma orang ramai dalam bentuk cek 

atau tunai ke dalam akaun bank masjid/surau atau tabung yang disediakan oleh 

Fatwa Mufti 

Negeri Melaka 



 

47 

pihak masjid/surau di mana kegunaannya adalah umum meliputi pelbagai 

aktiviti pengimarahan masjid/surau seperti mengadakan jamuan majlis khatam 

Al-Qur’an, majlis meraikan jemaah kariah pergi dan balik haji, bayaran 

penceramah, guru agama, pengurusan dan pentadbiran masjid/surau dan 

sebagainya. 

  

iii) Derma aktiviti khusus iaitu derma orang ramai dalam bentuk cek atau tunai 

ke dalam akaun bank atau tabung masjid/surau yang diwujudkan secara khusus 

untuk membiayai aktiviti tertentu dan dimaklumkan kepada orang ramai 

mengenainya seperti pungutan derma untuk majlis sambutan isra’ mi’raj, 

sambutan Maulidurrasul, Ihya’ Ramadhan dan sebagainya di mana wang yang 

terkumpul hendaklah dibelanjakan kepada aktiviti yang ditentukan itu sahaja. 

  

iv) Sumbangan kerajaan iaitu sumbangan kewangan oleh pihak kerajaan yang 

dimasukkan ke dalam akaun masjid/surau tertentu. 

  

v) Sumber-sumber lain iaitu wang masjid/surau yang terkumpul hasil daripada 

aktiviti jualan, kutipan sewa, keuntungan pelaburan dan sebagainya yang 

diusahakan oleh pihak masjid/surau. 

 

3. Menyimpan wang 

Masjid di bank 

konvensional 

 

Tidak sah menyimpan wang 

masjid di bank konvensional 

Fatwa Mufti 

Negeri Johor  

4. Wang bank konvensional 

(interest) didermakan 

kepada masjid 

1. Pihak mas j i d  t i d a k  b o l e h  menerima wang tersebut. Wang tersebut perlu 

diserahkan kepada Baitulmal. 

 

2. Fatwa b e r k e n a a n  i n t e r e s t  seperti di  atas.  Manakala jika 

Fatwa Mufti 

Negeri Johor 

 

 



 

48 

bankmemberi peralatan seperti peralatan hawa dingin bagi kepentingan masjid 

maka pihak masjid harus menerimanya. 

 

3. Wang faedah bank (interest) hendaklah diserahkan kepada Baitulmal kerana 

ianya termasuk di   dalam kategori wang yang tidak bertuan. 

 

Fatwa Mufti 

Kerajaan 

Brunei 

 

 

 

 

 

 

Fatwa Mufti 

Kerajaan 

Negeri Melaka 

5. Tabung Kebajikan Am di 

Masjid 

Ianya  hendaklah digunakan bagi perkara-perkara yang bersangkutan dengan 

sukan pelajaran dan lain-lain. Tabung ini hendaklah tidak bersangkutan 

dengan masjid atau diletakkan di dalam masjid. 

 

Fatwa-Fatwa 

Jabatan Hal Ehwal 

Islam Pulau 

Pinang 

 

4. Memindahkan Wang 

Derma Suatu Masjid ke 

Masjid Yang Lain 

Tidak harus. Kerana niat   penderma menderma untuk masjid itu sahaja maka 

hendaklah ianya dipatuhi. 

Fatwa Mufti 

Kerajaan Brunei 

5. Hukum Menggerakkan 

Tabung Derma 

Dibolehkan menggerakkkan tabung derma se l ama  t i d a k  me n g g a n g g u  ahli 

Jumaat dan eloknya sebelum khutbah Jumaat. 

Fatwa Mufti 

Negeri Melaka 

 

  



 

49 

5.2.2 Dana Khusus 

Jadual 3: Fatwa Dana Khusus 

Bil Isu Fatwa Rujukan 

1. Tabung Kebajikan Khas Ianya hendaklah digunakan untuk perkara-perkara yang berkaitan 

dengan masjid   dan   juga   kepentingan   agama islam seperti 

menguruskan mayat, kelas fardhu ain dan lain-lain. 

Fatwa Jabatan 

Hal Ehwal 

Islam Pulau 

Pinang 

 

2. Kutipan    Dana    Masjid Baru 

diguna untuk Membina Surau 

Kes ini berlaku disebabkan   kerajaan tidak membenarkan didirikan 

masjid di kawasan Lahar Ikan Mati. Maka kutipan dana t e r b a b i t    

boleh digunakan untuk mendirikan surau di tempat   terbabit supaya 

tidak terhenti pahala orang yang berniat berwaqaf wang untuk 

mendirikan masjid. 

Fatwa Jabatan 

Hal Ehwal 

Islam Pulau 

Pinang 

 

3. Tujuan Tabung Masjid Hendaklah dinyatakan    dengan jelas tujuan tabung-tabung khas yang 

diwujudkan dan kemana  wang terbabit disalurkan  seperti  derma  

Maulid  Rasul dan Khatam Quran.  Sekiranya terdapat lebihan 

disimpan untuk sambutan tahun hadapan. 

Fatwa Mufti 

Kerajaan Brunei 

4. Tabung  Khairat Kematian yang 

Dipungut Bersama-sama Orang  

Islam dan Bukan Islam   dan 

Dibahagikan Mengikut Giliran 

Harus melakukan demikian dan sekiranya orang Muslim meninggal 

wang khairat    akan diberi sebelum pengkebumian jenazah bagi 

meringankan b e b a n  w a r i s .  Bagi yang bukan Islam,  wang khairat 

akan diberi selepas pengkebumian sebagai pertolongan kemanusiaan. 

Fatwa Mufti 

Negeri Melaka  

 

  



 

50 

5.3 Fatwa Berkenaan Perbelanjaan Masjid 

5.3.1 Idari  

Jadual 4: Fatwa Perbelanjaan Idari 

Bil Isu Fatwa Rujukan 

1 Penggunaan wang wakaf tunai 

yang dipungut khusus untuk 

pembangunan masjid. 

 

Wakaf tunai yang dipungut khusus untuk pembangunan masjid 

wajiblah dibelanjakan pada pembangunan fizikal masjid yang 

berkenaan seperti pembelian tapak masjid, membina, 

membaikpulih, mengubahsuai, membesarkan, membeli 

peralatan, perkakasan, infrastruktur dan kemudahan fizikal 

yang bersangkutan dengan kepentingan masjid berkenaan sama 

ada pada masa sekarang atau pada masa yang akan datang. 

 

Fatwa Mufti Negeri 

Melaka 

2. Penggunaan wang atau aset yang 

diwakafkan untuk masjid/surau 

tertentu. 

 

Wang atau aset yang diwakafkan untuk masjid/surau yang 

tertentu, maka wajiblah dibelanjakan atau digunakan untuk 

manfaat dan maslahat masjid/surau yang ditentukan itu tidaklah 

boleh dibelanjakan, dipindahkan atau digunakan kepada 

masjid/surau lain sebagai menghormati niat pewakaf 

berkenaan. 

 

 

Fatwa Mufti Negeri 

Melaka 

3. Penggunaan wang derma yang 

dipungut khusus bagi menjalankan 

aktiviti/majlis tertentu. 

 

Wang yang didermakan oleh orang ramai bagi menjalankan 

aktiviti tertentu seperti Majlis Bacaan Yasin dan Tahlil, Majlis 

Doa Selamat Pergi/Balik Haji, Majlis Sambutan Hari 

Kebesaran Islam dan sebagainya wajiblah dibelanjakan kepada 

aktiviti yang dikhususkan itu sahaja. 

Fatwa Mufti Negeri 

Melaka 



 

51 

 

4. Pengurusan baki atau lebihan wang 

derma masjid/surau yang dipungut 

khas bagi menjalankan 

aktiviti/majlis tertentu 

Baki atau lebihan wang daripada pungutan derma khas yang 

dibuat bagi menjalankan aktiviti/majlis tertentu bolehlah 

disimpan dan dianjakkan derma tersebut kepada majlis yang 

serupa di masa akan datang. Jika hendak dibelanjakan baki atau 

lebihan derma tersebut kepada aktiviti/majlis yang lain, 

wajiblah dihebahkan kepada orang-orang yang berderma untuk 

mendapatkan persetujuan dan keizinan terlebih dahulu. 

 

Fatwa Mufti Negeri 

Melaka 

5. Penggunaan wang derma 

masjid/surau yang diperolehi atau 

dipungut daripada penderma yang 

tidak diketahui niat atau tujuannya 

dengan jelas. 

 

Jika tidak diketahui niat dan tujuan orang yang berderma itu 

dengan jelas, maka hendaklah dilihat dari segi adat kebiasaan 

(‘uruf’) sesebuah masjid/surau dalam membelanjakan wang 

derma itu. 

 

 

6. Zakat Wang Simpanan 

Masjid 

Wang simpanan masjid tidak  dikenakan zakat kerana ia tidak 

dimiliki  oleh orang yang tertentu. 

Fatwa Jabatan Hal 

Ehwal Islam Pulau 

Pinang  

 

7. Meruntuhkan Masjid yang Buruk 

dan Mendirikan Masjid yang Baru 

serta Hukum Perkakasan Masjid 

boleh Dijual atau Tidak 

1.  Harus merobohkan masjid yang dianggap tidak selamat 

untuk digunakan. Perkakas-perkakas masjid yang masih elok 

perlu disimpan untuk kegunaan akan datang.   Hanya 

perkakasan yang   rosak contohnya kayu yang patah sahaja 

boleh dijual  dan hasilnya dikembalikan kepada masjid.  

Sekiranya   terdapat masjid lain yang   berhajat kepada 

peralatan    yang masih elok itu, maka harus diserahkan. 

 

2. Tapak masjid yang telah dirobohkan hendaklah didirikan 

Fatwa  Mufti Negeri 

Johor  

 

Fatwa Jabatan Hal 

Ehwal Islam Pulau 

Pinang 

 

 

 



 

52 

masjid yang baru. Peralatan masjid   yang masih elok hendaklah 

digunakan pada masjid yang baru.   Manakala peralatan yang   

rosak hendaklah dijual dan hasil jualan diserahkan kepada 

masjid untuk kegunaan masjid baru. 

 

3. Harus robohkan masjid yang telah uzur dan tidak   selamat 

untuk duigunakan. Perkakasan masjid yang masih elok tidak 

boleh digunakan melainkan untuk dibuat masjid. Sekiranya 

tiada keperluan maka boleh digunakan untuk membuat surau 

atau madrasah. Dan sekiranya tiada berhajat kedua-duanya 

diharuskan menjual peralatan masjid seperti bumbung, dan 

tiang dan hasilnya dimasukkan kepada wakaf masjid. 

 

 

 

 

 

 

 

Himpunan Fatwa 

Negeri Kedah Darul 

Aman (Jabatan Hal 

Ehwal Agama Islam 

Negeri Kedah) 

8. Derma untuk Membaiki Masjid 

digunakan untuk membeli tikar, 

pembesar suara dan mesin rumput 

Derma ini hanya khusus untuk membaiki masjid tidak boleh 

guna untuk tujuan lain. Sekiranya tidak terdapat kerosakan 

ianya disimpan untuk membaiki kerosakan pada masa   akan   

datang.   Derma baru perlu diwijudkan   untuk membeli tikar 

atau perabot. 

Fatwa Mufti Kerajaan 

Brunei 

 

  



 

53 

5.3.2 Ijtima
c
i 

Jadual 5: Fatwa Perbelanjaan Ijtima
c
i 

Bil Isu Fatwa Rujukan 

1. Menggunakan Wang Tabung 

Masjid bagi Menampung 

Perbelanjaan Aktiviti- aktiviti 

Masjid seperti Membayar 

Penceramah 

 

Harus jika dinyatakan terlebih dulu tujuan tabung diadakan dan cara 

wang  tersebut digunakan. 

Fatwa 

Mufti 

Negeri 

Melaka  

2. Penggunaan wang derma khairat 

orang ramai untuk kemaslahatan 

jemaah masjid/surau. 

 

 Wang yang didermakan oleh orang ramai sebagai khairat/kebajikan 

kepada sesebuah masjid/surau bolehlah dibelanjakan untuk aktiviti-aktiviti 

yang mendatangkan kemaslahatan ahli jemaah masjid/surau berkenaan 

contohnya seperti bayaran saguhati pensyarah dan guru yang mengajar di 

masjid/ surau itu, mengadakan jamuan, majlis berbuka puasa untuk ahli 

jemaah masjid, surau dan sebagainya. 

  

Fatwa 

Mufti 

Negeri 

Melaka 

 

  



 

54 

5.3.3 Tijari 

Jadual 6: Fatwa Perbelanjaan Tijari 

Bil Isu Fatwa Rujukan 

1. Penggunaan wang masjid/surau 

sebagai modal pelaburan untuk 

menjanakan pendapatan 

 

Harus menggunakan dana masjid/surau sebgai modal pelaburan dan 

perniagaan bagi tujuan menjana pendapatan tetapi hendaklah tertakluk 

kepada syarat-syarat sepertimana berikut: 

  

a) Pihak Jawatankuasa masjid/surau berkenaan dapat memberi jaminan 

bertulis wang masjid/surau yang dilaburkan atau diperniagakan 

hendaklah dikembalikan semula kepada akaun masjid/surau berkenaan 

untuk dibelanjakan kepada kemaslahatan masjid/surau setelah ditolak 

kos pengurusan yang munasabah; 

  

b) Ada jaminan bertulis bahawa pihak Jawatankuasa masjid/surau 

berkenaan bersedia untuk membayar balik kesemua jumlah wang 

masjid/surau yang dilaburkan atau diperniagakan itu kepada akaun 

masjid/surau jika berlaku kerugian dalam pelaburan atau perniagaaan; 

  

c) Ada jaminan bertulis bahawa wang masjid/surau yang dijadikan 

modal pelaburan itu boleh dicairkan pada bila-bila masa apabila ada 

keperluan mendesak; 

  

d) Pelaburan atau perniagaan tersebut hendaklah dilakukan dengan 

teratur dan ianya mestilah berlandaskan syariat; 

  

e) Hendaklah dibuat kajian terperinci berkenaan dengan satu-satu 

Fatwa Kerajaan 

Negeri Melaka 



 

55 

pelaburan atau perniagaan yang hendak diusahakan menggunakan 

wang masjid/surau dan perlu dipastikan ianya terjamis selamat; 

  

f) Pelaburan atau perniagaan tersebut hendaklah dikendalikan oleh satu 

badan ataupun jawatankuasa khas yang terdiri daripada mereka yang 

berpengalaman dalam bidang pelaburan dan bersifat amanah; dan 

  

g) Hendaklah mendapatkan kebenaran bertulis atau kelulusan daripada 

pihak berkuasa agama negeri Melaka terlebih dahulu. 

 

2. Berjual Beli Di Dalam 

Masjid 

Haram berjual beli di dalam masjid sebagaimana hadis “Apabila kamu 

melihat sesiapa menjual atau membeli di dalam masjid,   katakanlah 

kepadanya: Allah   tidak akan memberi   keuntungan kepada 

perniagaan engkau”. 

 

Fatwa Jabatan 

Hal Ehwal 

Islam Pulau 

Pinang  

3. Membina Masjid Baru di  atas  

Tapak  Masjid Lama   Dua    

Tingkat: Tingkat   Pertama Lot 

Perniagaan dan Tingkat Kedua 

Masjid 

 

Tidak  diharuskan kerana kedua-dua tingkat dianggap masjid dan tidak 

boleh dijalankan jual beli di masjid. 

Fatwa Jabatan 

Hal Ehwal 

Islam Pulau 

Pinang  

 



 

46 

5.4 Analisa Fatwa 

Secara amnya, pihak penyelidik mendapati bahawa rujukan-rujukan fatwa bagi 

Johor, Pulau Pinang  dan Brunei lebih banyak membincangkan isu-isu 

berkaitan pengurusan ekonomi dan kewangan masjid berbanding rujukan-rujukan 

fatwa bagi negeri Kedah dan Melaka. 

Berdasarkan  penilitian  bagi  fatwa-fatwa   berkaitan  masjid  amnya  dan  

pengurusan ekonomi dan kewangan masjid khasnya, penyelidik mendapati 

bahawa: 

• Fatwa-fatwa berkaitan pengurusan kewangan dan ekonomi masjid   

dibuat berdasarkan isu atau masalah yang dikemukan dan tidak 

berbentuk garispanduan atau fungsi. Oleh itu, skop fatwa adalah 

terbatas dan tidak komprehensif. Namun begitu, Jawatankuasa Fatwa 

Negeri Melaka adalah satu-satunya jawatankuasa fatwa negeri yang 

telah mengeluarkan fatwa berkenaan penggunaan wang masjid dan 

surau dalam bentuk garis panduan pada tahun 2011. 

• Pengkategorian fatwa di dalam sebahagian buku-buku fatwa tidak 

mempunyai satu format atau susunan yang seragam. Pengkategorian 

fatwa yang tidak seragam ini juga menyebabkan  fatwa-fatwa tersebut 

bertebaran dan tidak dikumpulkan setempat. Ini menyukarkan pihak  

berkepentingan untuk merujuk kepada fatwa yang diperlukan. 

• Fatwa-fatwa berkaitan institusi masjid tidak dikategorikan dengan lebih 

terperinci. 

• Sebahagian fatwa juga berulang dan bertindih. Pengulangan masalah 

yang sama sepatutnya menunjukkan kekerapan dan keseriusan masalah 

yang dihadapi. 

• Kekurangan   definisi   yang   dapat   membantu   pentafsiran   fatwa-

fatwa   yang diberikan.   Sebagai  contoh,  definisi  “masjid”  yang  

dilarang  berjual-beli  dan sebagainya: Adakah ia meliputi kawasan 



 

47 

ruang solat sahaja, atau termasuk kaki lima masjid atau termasuk 

ruang letak kereta dan semua kawasan di dalam pagar masjid? 

• Terdapat sedikit perbezaan pendapat di antara majlis fatwa negeri-

negeri terbabit, contohnya penerimaan dan penggunaan wang interest. 

Pihak pengurusan masjid sepatutnya  peka  terhadap  keputusan  majlis  

fatwa  negeri  dan  wilayah  masing- masing. Namun begitu, perbezaan 

itu bukanlah satu perkara yang berat. 

Model pengurusan ekonomi dan kewangan masjid mampu memberi panduan asas 

kepada pihak pengurusan masjid di dalam merancang, mentadbir dan mengawal 

selia pendapatan dan perbelanjaan  masjid. Perolehan dana berbentuk umum 

dapat memberi ruang yang luas kepada pihak pengurusan masjid di dalam 

merangka aktiviti mereka. Namun begitu, dana khusus perlu dibentuk bagi tujuan 

tertentu bagi memastikan kejayaan kutipan dana bagi tujuan tersebut. Dari segi 

perbelanjaan pula, peranan masjid di dalam sektor ijtima
c
i patut  diutamakan  

berbanding  perbelanjaan  idari  dan  tijari.  Ini  adalah  kerana  masjid bukanlah 

sebuah entiti perniagaan yang bermotifkan keuntungan. Namun begitu, dalam 

dunia hari ini, pihak masjid mungkin terpaksa melibatkan diri di dalam aktiviti 

tijari bagi menjamin kelangsungan aktiviti ijtma’inya. 

Ketiadaan  garispanduan  berasaskan  fatwa  bagi  pengurusan  ekonomi  dan  

kewangan masjid  mungkin  boleh  menghalang  kecekapan  pengurusan  

ekonomi  dan kewangan sesebuah masjid. Oleh itu, pihak Majlis Agama Islam 

Negeri/Wilayah dan Jabatan Mufti Negeri/Wilayah dicadangkan agar 

menyediakan satu garispanduan khusus yang terperinci berasaskan fatwa (fatwa-

basedguidelines) berkenaan hukum Shariah berkaitan pendapatan dan perbelanjaan 

masjid. Ini bagi memastikan agar pentadbiran masjid dapat berjalan lebih lancar 

dan tidak dihambat dengan persoalan-persoalan hukum yang rumit dan 

mengelirukan. Penulisan dan kajian di masa akan datang sepatutnya menjurus ke 

arah membantu pihak berkuasa negeri/wilayah di dalam menyediakan 

garispanduan ini. Di antara isu-isu yang boleh dikaji di masa akan datang adalah 

seperti kaedah pelupusan harta atau aset masjid, gantirugi kerosakan atau kerugian 



 

48 

dalam aktiviti pelaburan, bentuk-bentuk aktiviti tijari yang berpotensi tinggi 

serta peranan masjid dalam sistem ekonomi Islam.  



 

49 

5.5 Fatwa Negeri Melaka Berkaitan Dana Masjid dan Surau 

Sebagaimana yang telah dinyatakan di dalam analisis fatwa sebelum ini, 

Jawatankuasa Fatwa Negeri Melaka adalah satu-satunya jawatankuasa fatwa 

negeri yang telah mengeluarkan fatwa berkenaan penggunaan wang masjid dan 

surau dalam bentuk garis panduan. Fatwa tersebut telah dikeluarkan pada tahun 

2011. Fatwa ini adalah merupakan rentetan daripada cadangan dan perbincangan 

pihak penulis bersama bahagian pengurusan masjid di Majlis Agama Islam Melaka 

(MAIM) agar fatwa seumpama ini diusahakan bagi memudahkan pengurusan 

kewangan masjid dilakukan. Di sini, pihak penulis menukilkan fatwa tersebut bagi 

rujukan pembaca dan pihak yang berkenaan. 

Garis Panduan Penggunaan Wang Masjid dan Surau 

Tarikh Keputusan: 5 Mei 2011  

Keputusan:  

Mesyuarat Jawatankuasa Fatwa Negeri Melaka bil. 3/2011 yang bersidang pada 

4 Sya’aban 1432H bersamaan 5 Julai 2011 sebulat suara bersetuju dengan 

Garis Panduan Penggunaan Wang Masjid dan Surau seperti berikut : 

 

1. Takrif Wang Masjid/Surau 

 

Wang masjid/surau dalam garis panduan ini merujuk kepada dana masjid/surau 

yang terkumpul hasil dari pelbagai sumber seperti derma individu atau 

organisasi kedalam akaun bank atas nama masjid/surau, atau derma yang 

dimasukkan ke dalam tabung yang disediakan di masjid/surau, tabung jumaat, 

wakaf tunai, pungutan derma sempena hari raya, tabung bergerak, sumbangan 

kerajaan, hasil sewaan dan sebagainya yang dimasukkan kedalam akaun 

masjid/surau. 

  

2. Sumber Wang Masjid/Surau 

  

Secara umumnya, pendapatan wang masjid/surau yang terkumpul diperolehi 



 

50 

daripada sumber-sumber seperti berikut: 

  

i) Wakaf tunai iaitu wakaf orang ramai dalam bentuk cek atau wang tunai yang 

dimasukkan ke dalam akaun bank atau tabung wakaf masjid/surau atau 

diserahkan kepada pihak masjid/surau yang diamanahkan atau pembelian tapak 

masjid/surau dalam bentuk kaki persegi oleh pewakaf. Dana wakaf tunai yang 

dikumpul kemudiannya ditukar kepada harta kekal yang akan dimanfaatkan 

untuk kebajikan dan kepentingan masjid/surau berkenaan seperti pembelian 

tapak masjid/surau, pembinaan, penyelenggaraan, membaikpulih, pembesaran 

dan sebagainya yang bersangkutan dengan keperluan masjid/surau secara 

langsung. 

  

ii) Derma khairat atau kebajikan iaitu derma orang ramai dalam bentuk cek 

atau tunai ke dalam akaun bank masjid/surau atau tabung yang disediakan oleh 

pihak masjid/surau di mana kegunaannya adalah umum meliputi pelbagai 

aktiviti pengimarahan masjid/surau seperti mengadakan jamuan majlis khatam 

Al-Qur’an, majlis meraikan jemaah kariah pergi dan balik haji, bayaran 

penceramah, guru agama, pengurusan dan pentadbiran masjid/surau dan 

sebagainya. 

  

iii) Derma aktiviti khusus iaitu derma orang ramai dalam bentuk cek atau tunai 

ke dalam akaun bank atau tabung masjid/surau yang diwujudkan secara khusus 

untuk membiayai aktiviti tertentu dan dimaklumkan kepada orang ramai 

mengenainya seperti pungutan derma untuk majlis sambutan isra’ mi’raj, 

sambutan Maulidurrasul, Ihya’ Ramadhan dan sebagainya di mana wang yang 

terkumpul hendaklah dibelanjakan kepada aktiviti yang ditentukan itu sahaja. 

  

iv) Sumbangan kerajaan iaitu sumbangan kewangan oleh pihak kerajaan yang 

dimasukkan ke dalam akaun masjid/surau tertentu. 

  

v) Sumber-sumber lain iaitu wang masjid/surau yang terkumpul hasil daripada 



 

51 

aktiviti jualan, kutipan sewa, keuntungan pelaburan dan sebagainya yang 

diusahakan oleh pihak masjid/surau. 

  

3) Penggunaan Wang Masjid/Surau 

  

i. Penggunaan wang wakaf tunai yang dipungut khusus untuk pembangunan 

masjid. 

  

Wakaf tunai yang dipungut khusus untuk pembangunan masjid wajiblah 

dibelanjakan pada pembangunan fizikal masjid yang berkenaan seperti 

pembelian tapak masjid, membina,membaikpulih, mengubahsuai, 

membesarkan, membeli peralatan, perkakasan, infrastruktur dan kemudahan 

fizikal yang bersangkutan dengan kepentingan masjid berkenaan sama ada 

pada masa sekarang atau pada masa yang akan datang. 

  

ii. Penggunaan wang atau aset yang diwakafkan untuk masjid/surau tertentu. 

  

Wang atau aset yang diwakafkan untuk masjid/surau yang tertentu, maka 

wajiblah dibelanjakan atau digunakan untuk manfaat dan maslahat 

masjid/surau yang ditentukan itu tidaklah boleh dibelanjakan, dipindahkan atau 

digunakan kepada masjid/surau lain sebagai menghormati niat pewakaf 

berkenaan. 

  

iii. Penggunaan wang derma khairat orang ramai untuk kemaslahatan jemaah 

masjid/surau. 

  

Wang yang didermakan oleh orang ramai sebagai khairat/kebajikan kepada 

sesebuah masjid/surau bolehlah dibelanjakan untuk aktiviti-aktiviti yang 

mendatangkan kemaslahatan ahli jemaah masjid/surau berkenaan contohnya 

seperti bayaran saguhati pensyarah dan guru yang mengajar di masjid/surau itu, 

mengadakan jamuan, majlis berbuka puasa untuk ahli jemaah masjid, surau dan 



 

52 

sebagainya. 

  

iv. Penggunaan wang derma yang dipungut khusus bagi menjalankan 

aktiviti/majlis tertentu. 

  

Wang yang didermakan oleh orang ramai bagi menjalankan aktiviti tertentu 

seperti Majlis Bacaan Yasin dan Tahlil, Majlis Doa Selamat Pergi/Balik Haji, 

Majlis Sambutan Hari Kebesaran Islam dan sebagainya wajiblah dibelanjakan 

kepada aktiviti yang dikhususkan itu sahaja. 

  

v. Pengurusan baki atau lebihan wang derma masjid/surau yang dipungut khas 

bagi menjalankan aktiviti/majlis tertentu. 

  

Baki atau lebihan wang daripada pungutan derma khas yang dibuat bagi 

menjalankan aktiviti/majlis tertentu bolehlah disimpan dan dianjakkan derma 

tersebut kepada majlis yang serupa di masa akan datang. Jika hendak 

dibelanjakan baki atau lebihan derma tersebut kepada aktiviti/majlis yang lain, 

wajiblah dihebahkan kepada orang-orang yang berderma untuk mendapatkan 

persetujuan dan keizinan terlebih dahulu. 

  

vi. Penggunaan wang derma masjid/surau yang diperolehi atau dipungut 

daripada penderma yang tidak diketahui niat atau tujuannya dengan jelas. 

  

Jika tidak diketahui niat dan tujuan orang yang berderma itu dengan jelas, 

maka hendaklah dilihat dari segi adat kebiasaan (‘uruf’) sesebuah masjid/surau 

dalam membelanjakan wang derma itu. 

  

vii. Penggunaan wang masjid/surau sebgai modal pelaburan untuk menjanakan 

pendapatan 

Harus menggunakan dana masjid/surau sebgai modal pelaburan dan perniagaan 

bagi tujuan menjana pendapatan tetapi hendaklah tertakluk kepada syarat-



 

53 

syarat sepertimana berikut: 

  

a) Pihak Jawatankuasa masjid/surau berkenaan dapat memberi jaminan bertulis 

wang masjid/surau yang dilaburkan atau diperniagakan hendaklah 

dikembalikan semula kepada akaun masjid/surau berkenaan untuk dibelanjakan 

kepada kemaslahatan masjid/surau setelah ditolak kos pengurusan yang 

munasabah; 

  

b) Ada jaminan bertulis bahawa pihak Jawatankuasa masjid/surau berkenaan 

bersedia untuk membayar balik kesemua jumlah wang masjid/surau yang 

dilaburkan atau diperniagakan itu kepada akaun masjid/surau jika berlaku 

kerugian dalam pelaburan atau perniagaaan; 

  

c) Ada jaminan bertulis bahawa wang masjid/surau yang dijadikan modal 

pelaburan itu boleh dicairkan pada bila-bila masa apabila ada keperluan 

mendesak; 

  

d) Pelaburan atau perniagaan tersebut hendaklah dilakukan dengan teratur dan 

ianya mestilah berlandaskan syariat; 

  

e) Hendaklah dibuat kajian terperinci berkenaan dengan satu-satu pelaburan 

atau perniagaan yang hendak diusahakan menggunakan wang masjid/surau dan 

perlu dipastikan ianya terjamis selamat; 

  

f) Pelaburan atau perniagaan tersebut hendaklah dikendalikan oleh satu badan 

ataupun jawatankuasa khas yang terdiri daripada mereka yang berpengalaman 

dalam bidang pelaburan dan bersifat amanah; dan 

  

g) Hendaklah mendapatkan kebenaran bertulis atau kelulusan daripada pihak 

berkuasa agama negeri Melaka terlebih dahulu. 

 



 

54 

Status Penwartaan:  

Tidak Diwartakan  

Nombor Rujukan:  

JMM/BFB(S)/351/437/08  

Negeri/Group: Melaka 

 

  

http://www.e-fatwa.gov.my/melaka


 

55 

 

MODEL IMARAH MASJID 
TM 

 

6.1 Pengenalan kepada Model Imarah Masjid 
TM

 

Model Imarah Masjid
TM

 
1
adalah nama bagi satu Sistem Perakaunan Masjid yang 

dibangunkan secara bersama oleh para penulis buku ini berkaitan dengan 

pengurusan dan ekonomi masjid. Model Imarah Masjid
TM

 mencadangkan sistem 

perakaunan masjid berdasarkan sumber dan penggunaan dana masjid yang terdiri 

daripada sumber umum dan khusus serta penggunaan dana bagi tujuan ijtima
c
i, 

idari dan tijari.  

Keseluruhan Sistem Perakaunan Masjid merangkumi: 

1. Penyata Pendapatan, Perbelanjaan dan Dana Bersih 

2. Penyata Kedudukan Kewangan (Kunci Kira-Kira) 

3. Penyata Aliran Tunai 

Modul 1 Model Imarah Masjid
TM

 memfokuskan kepada penyediaan Penyata 

Pendapatan, Perbelanjaan dan Dana Bersih Masjid. Kerangka penyata pendapatan 

seperti yang telah dihasilkan daripada penyelidikan tersebut adalah seperti berikut: 

 

 

                                              

1
 Model Imarah Masjid 

TM
 adalah merupakan Hak Cipta Terpelihara (2012) yang dibangunkan dan dimiliki 

oleh pihak penulis buku ini. Sebarang penggunaan, pembangunan atau penerbitan Model Imarah Masjid 
TM

 

dalam apa jua bentuk melalui apa jua cara perlulah terlebih dahulu mendapat keizinan bertulis daripada 

pihak penulis. 



 

56 

Keterangan bagi kerangka di atas adalah seperti berikut: 

1 Dana Umum Dana yang boleh dibelanjakan secara umum tanpa 

tujuan khusus. 

2 Dana Khusus Dana yang mempunyai tujuan tertentu dan khusus 

3 Idari (Pentadbiran) Perbelanjaan yang berkaitan dengan pentadbiran 

masjid 

4 Ijtima
c
i 

(Kemasyarakatan) 

Perbelanjaan yang berkaitan dengan segala aktiviti 

masjid yang tidak bermotifkan keuntungan 

5 Tijari (Perniagaan) Perbelanjaan yang berkaitan dengan segala aktiviti 

masjid yang bermotifkan keuntungan 

 

6.1.1 Contoh Jenis-Jenis Pendapatan 

Berikut adalah senarai contoh jenis-jenis pendapatan mengikut kategori dana. 

Kategori Dana Contoh pendapatan 

Dana Umum  Kutipan sumbangan hari Jumaat 

 Sumbangan derma orang ramai 

 Sumbangan derma daripada syarikat swasta 



 

57 

 Peruntukan bulanan daripada Majlis Agama (tidak 

dikhususkan) 

 Wakaf umum 

 Untung (dividen) atas pelaburan dalam instrumen 

perbankan Islam 

Dana Khusus* 

(Khairat 

Kematian) 

 Yuran Khairat Kematian daripada ahli qariah 

 Derma yang dikhususkan untuk tabung khairat 

Dana Khusus* 

(Pembinaan 

Masjid) 

 Kutipan derma (tabung pembinaan masjid) 

 Wakaf sumbangan pembinaan masjid  

Dana Khusus* 

(Projek 

Perniagaan) 

 Sumbangan derma tabung projek 

 Hasil jualan 

 

* Dana khusus adalah bergantung kepada setiap masjid. Ia diwujudkan 

berdasarkan keperluan masjid-masjid tertentu.  

6.1.2 Contoh Jenis-Jenis Pendapatan 

Berikut adalah senarai contoh perbelanjaan mengikut kategori: 

Kategori 

Perbelanjaan 

Contoh perbelanjaan 

Idari  

(Pentadbiran) 

 Bil elektrik 

 Bil air 

 Upah cuci dan bersihkan masjid 

 Upah mengecat 



 

58 

 Upah penyelenggaraan masjid 

 Kad keahlian khairat kematian 

 Belian barang-barang pembinaan 

 Upah arkitek 

 Upah kontraktor 

Ijtima
c
i 

(Kemasyarakatan) 

 Belanja kursus pengurusan jenazah 

 Belanja ceramah mingguan 

 Belanja ceramah bulanan 

 Belanja jamuan berbuka puasa dan moreh 

 Belanja aktiviti hari kebesaran Islam 

Tijari  

(Perniagaan) 

 Belanja pendaftaran perniagaan 

 Pembelian peralatan projek 

 Promosi projek 

 

6.1.3 Contoh Penyata Pendapatan Masjid (Yang Biasa Diamalkan) 

Rata-rata masjid menggunakan penyata pendapatan dan perbelanjaan yang ringkas 

tanpa menunjukkan dengan jelas dari sumber dana yang mana setiap perbelanjaan 

tersebut dibuat. Berdasarkan kajian penulis, format penyata pendapatan yang biasa 

digunakan dalam laporan kewangan masjid tidak menunjukkan pemisahan yang 

jelas di antara sumber dana dan perbelanjaan setiap dana tersebut. Ini dapat dilihat 

di dalam contoh yang disediakan di muka surat sebelah. Format penyata 

pendapatan seumpama contoh yang diberikan boleh minimbulkan risiko dari sudut 

Shariah kerana dana khusus hanya boleh digunakan untuk tujuannya yang khusus. 

Tanpa pemisahan yang jelas dalam rekod kewangan, risiko bagi sesuatu dana 

khusus digunakan untuk tujuan yang lain adalah besar. 



 

59 

 

6.2 Penyata Pendapatan, Perbelanjaan Dan Dana Bersih 

Berdasarkan kerangka Modul 1 Model Imarah Masjid
TM

 yang baru ini, modul ini 

terbahagi kepada 2 bahagian: 

a) Penyata ringkas bulanan/tahunan. 

b) Buku Rekod Harian urusniaga bulanan/tahunan mengikut jenis-jenis dana. 

Bentuk penyata seperti di bawah akan membolehkan setiap pendapatan dilaporkan 

mengikut kategori dana yang tertentu. Di samping itu, perbelanjaan juga akan 

dilaporkan mengikut 3 kategori iaitu Idari (Pentadbiran), Ijtima
c
i 

(Kemasyarakatan) dan Tijari (Perniagaan). Penyata ini juga akan memberi 

gambaran yang lebih jelas tentang sumber dana bagi setiap perbelanjaan yang 

dibuat. 

6.2.1 Penyata Ringkas Bulanan/Tahunan 



 

60 

 

[Rujuk Lampiran A untuk Modul Yang Lengkap] 

Petunjuk: 

a) Perubahan Bersih Dana = Jumlah pendapatan – Jumlah Perbelanjaan 

b) Baki Awal Dana = Baki yang dibawa daripada bulan/tahun yang lepas 

c) Baki Akhir Dana = Perubahan Bersih Dana + Baki Awal Dana 

6.2.2 Buku Rekod Kewangan Harian (Bulanan/Tahunan) 



 

61 

Buku rekod kewangan harian akan digunakan secara harian sekiranya masjid 

mempunyai aktiviti kewangan yang banyak. Rekod juga boleh dibuat secara 

mingguan atau bulanan bergantung kepada masjid masing-masing. 

[Rujuk Lampiran B untuk Modul Yang Lengkap] 

 

Jumlah buku rekod kewangan harian ini yang perlu disediakan adalah bergantung 

kepada jumlah kategori dana yang diwujudkan oleh pihak masjid. Sekiranya 

masjid tidak mempunyai dana-dana khusus, maka hanya ada satu sahaja buku 

rekod kewangan yang perlu disediakan iaitu untuk DANA UMUM. Masjid boleh 

memulakan buku rekod dengan kategori dana seperti berikut (cadangan jika 

sesuai): 

a) Buku Rekod Kewangan Harian untuk DANA UMUM 

b) Buku Rekod Kewangan Harian untuk DANA KHUSUS – KHAIRAT 

KEMATIAN 



 

62 

c) Buku Rekod Kewangan Harian untuk DANA KHUSUS – PEMBINAAN 

MASJID 

d) Buku Rekod Kewangan Harian untuk DANA KHUSUS – PERNIAGAAN 

Lajur (column) yang berwarna hijau adalah amat penting dan ini yang 

membezakan dengan kaedah perekodan yang sedia ada. Untuk setiap satu 

transaksi, pihak bendahari perlu mengenalpasti kategori perbelanjaan sama ada ia 

belanja pentadbiran, urusan kemasyarakatan atau yang berkaitan dengan 

perniagaan. 

Jumlah perbelanjaan dalam petak hijau (B) mestilah sama dengan jumlah wang 

keluar seperti dalam petak oren (A). 

Jumlah dalam (E) , (B) , (C)  dan (D) akan dipindahkan ke dalam Penyata Ringkas 

Bulanan/Tahunan. (Sila rujuk Penyata Ringkas Bulanan/Tahunan untuk melihat 

kedudukan amaun-amaun tersebut). 

Perkara yang sama akan dibuat untuk semua buku rekod kewangan harian. Jumlah 

amaun di hujung bulan akan dipindahkan mengikut lajur (column) yang 

bersesuaian dengan dana yang dimaksudkan. 

  



 

63 

 

KAJIAN LAPANGAN 

 

7.1 Pengenalan 

Bahagian ini membincangkan dapatan hasil kajian yang telah dilakukan oleh para 

penulis terhadap masjid- masjid di kawasan Hulu Langat, Selangor pada tahun 

2009.  

7.2 Data 

Data untuk kajian ini diperolehi daripada temuduga dengan pegawai-pegawai 

masjid yang termasuk di dalam sampel kajian. Bagi memastikan maklumat yang 

diterima dari setiap masjid adalah seragam dan mengikut keperluan kajian, 

maklumat tersebut dicatatkan dalam borang soal selidik yang telah dibentuk. 

Jumlah masjid di kawasan Hulu Langat mengikut maklumat yang diterima dari 

Pejabat Agama Islam daerah ialah sebanyak 45 buah masjid. Masjid-masjid di 

kawasan ini boleh dikategorikan kepada masjid luar bandar, masjid bandar dan 

masjid institusi. Sebanyak 27 peratus dari keseluruhan masjid di daerah Hulu 

Langat telah dijadikan sampel kajian. Sampel yang dipilih terdiri daripada ketiga-

tiga kategori masjid yang telah dinyatakan. 

7.3 Statistik Umum Responden 

Data-data yang diperolehi daripada sampel dipersembahkan dalam bentuk jadual 

kerana lebih mudah untuk menerangkan maklumat pegawai masjid yang telah 

ditemuduga. Analisis diskriptif digunakan untuk menerangkan maklumat sampel 

yang digunakan. Jadual 7 menerangkan secara ringkas hasil analisis diskriptif 

kajian ini. 



 

64 

Jadual 7: Statistik Umum Responden 

 Purata Minima Median Maksima 

Umur 48 tahun 35 tahun 50 tahun 67 tahun 

Pengalaman 3 tahun 6 bulan 1 tahun 18 tahun 

Pendidikan Menengah 

Atas 

Menengah 

Rendah 

Pengajian 

Tinggi 

Pengajian 

Tinggi 

 

Jadual 7 menunjukkan statistik pegawai masjid mengikut nilai purata, minima, 

median dan maksima bagi pembolehubah umur, pengalaman dan taraf pendidikan 

cerapan. Umur purata pegawai masjid yang telah ditemuduga ialah 48 tahun 

dengan umur terendah pegawai masjid adalah 35 tahun dan yang paling berusia 

ialah  67  tahun. Manakala  pembolehubah  pengalaman  pula  diukur  melalui  

tempoh  masa  memegang jawatan sebagai pegawai masjid. Serakan 

pembolehubah  pengalaman bagi sampel ini adalah besar iaitu minima 6 bulan dan 

maksima 18 tahun.  Maka maklumat yang paling sesuai  untuk  menerangkan  

status  pengalaman  ialah  melalui  purata  dan  median  iaitu antara 1 hingga 3 

tahun. Taraf pendidikan pula dibahagikan kepada 3 kategori utama iaitu menengah 

rendah (SRP dan ke bawah), menengah atas (SPM) dan pengajian tinggi (diploma  

dan  ke  atas). Kategori  ini  mengikut  definisi  yang  diguna  oleh  Jabatan 

Perangkaan  Malaysia. Didapati dari Jadual 7 taraf pendidikan pegawai masjid 

yang telah ditemuduga adalah antara menengah atas hingga pengajian tinggi. 

7.4 Penemuan: (Penyediaan Laporan Kewangan) 

Jadual 8: Penyediaan Laporan Kewangan 

 Ya Tidak  

Garis Panduan 92% 0.08%  

Penyediaan Rekod 100%   

Kekerapan Setiap minggu Sebulan sekali Setahun sekali 



 

65 

10% 80% 10% 

Jenis rekod 

kewangan 

Penyata pendapatan 

dan perbelanjaan 

Lembaran 

Imbangan  atau 

kunci kira-kira 

Penyata aliran 

tunai 

100% 60% 60% 

 

Hampir semua  pegawai  masjid  menyatakan  pihak  pengurusan  masjid  masing-

masing mempunyai  garis  panduan  untuk  menyediakan  rekod  kewangan.  

Hanya  0.08  peratus sahaja yang tidak mempunyai garis panduan ini.  Walau 

bagaimanapun, kesemua masjid menyediakan laporan  kewangan  dengan 

kekerapan terbesar  ialah sebulan  sekali (80 peratus) termasuk masjid yang tidak 

mempunyai garis panduan.  Hanya 10 peratus sahaja yang menyediakan laporan 

pada kekerapan seminggu sekali dan setahun sekali.  Bentuk- bentuk  rekod  

kewangan  terbahagi  kepada  tiga  jenis  iaitu  penyata  pendapatan  dan 

perbelanjaan, lembaran imbangan atau kunci kira-kira dan penyata aliran tunai.  

Penting dinyatakan bahawa, ada masjid menyediakan ketiga-tiga jenis rekod 

kewangan dan ada yang hanya menyediakan satu jenis rekod sahaja.  Dari Jadual 

8, didapati kesemua masjid (100 peratus) menyediakan sekurang-kurangnya  

penyata pendapatan dan perbelanjaan. Manakala 60 peratus lagi turut menyediakan 

penyata kunci kira-kira dan penyata aliran tunai. 

Tugas  penyediaan  laporan  kewangan  masjid  dilakukan  oleh  bendahari  masjid  

dan dilaporkan  kepada tiga pihak iaitu jawatankuasa masjid, ahli qariah dan 

Majlis Agama Islam Negeri (MAIN). 42 peratus daripada sampel menyatakan 

laporan dibuat kepada ahli kariah,  67 peratus melaporkan kepada MAIN dan 

kesemua bendahari masjid (100 peratus) sekurang-kurangnya melaporkan rekod 

kewangan kepada jawatankuasa masjid.90 peratus daripada laporan kewangan ini 

diaudit secara dalaman dan selebihnya tidak diaudit langsung.  Kajian ini juga 

mendapati serahan tugas kepada bandahari yang baru dilantik tidak berlaku. Jika 

diperhati dalam Jadual 8, tempoh pengalaman responden yang ditemuduga adalah 



 

66 

antara 1 hingga 3 tahun.  Justeru itu, kajian ini menghadapi kesukaran untuk 

mendapat data siri masa pendapatan dan perbelanjaan masjid. 

 

Jadual 9: Masalah Pengurusan Kewangan 

Kategori Masalah Peratusan 

Berkaitan perbelajaan 33 peratus 

Berkaitan pelaburan 11 peratus 

Pengurusan aset 20 peratus 

Berkaitan pendapatan 45 peratus 

Penyediaan rekod kewangan 10 peratus 

 

Selain daripada maklumat penyediaan rekod, kajian ini juga mendapatkan maklum 

balas dari pegawai  masjid terlibat berkenaan masalah-masalah yang dihadapi oleh 

mereka di dalam menguruskan ekonomi dan kewangan masjid.  Ringkasan 

maklum balas pegawai masjid  adalah  seperti  dalam  Jadual  9.  Dari  Jadual  9,  

45  peratus  pegawai  masjid menghadapi  masalah  untuk  menguruskan   hal  

ehwal  berkaitan  pendapatan  masjid. Manakala 33 peratus lagi menghadapi 

masalah  berhubung dengan aspek perbelanjaan kewangan masjid.   Masalah ini 

timbul kerana ada di antara pegawai masjid tidak pasti berkenaan perbelanjaan 

yang dibolehkan oleh syarak ke atas pendapatan masjid.  Keadaan ini menjadikan 

harta yang dimiliki oleh masjid adalah statik dan tidak produktif dari sudut 

ekonomi. Kegiatan penjanaan pendapatan masjid masih tertumpu kepada 

sumbangan ikhlas ahli kariah dan melalui simpanan di bank sahaja. 

7.5 Penemuan: Aspek Pendapatan 

Kajian ini membahagikan pendapatan masjid kepada tiga kategori iaitu dana 

umum, dana khusus dan pulangan daripada aktiviti tijari.  Dana umum pula 

terbahagi kepada tiga iaitu derma, hibah dan wakaf. Manakala dana khusus terdiri 

daripada khairat kematian dan dana atas tujuan tujuan khusus. Akhir sekali, 



 

67 

pulangan aktiviti tijari ialah hasil wakaf, yuran aktiviti dan sewaan seperti sewa 

dewan dan sewa alatan. Maklumat pendapatan masjid diringkaskan dalam Jadual 

10. 

Jadual 10: Maklumat Pendapatan Masjid, Daerah Hulu Langat 

 2006 (RM) 2007 (RM) 2008 (RM) 

Dana Umum 

Derma 

173,461 377,152 580,865 

Dana Khusus  

Dana untuk tujuan khusus   5,000 

Khairat kematian 29,729 45,859 68,866 

Pulangan Aktiviti Tijari  

Hasil wakaf 37,840 36,840 37,400 

Sewaan 6,640 4,150 9,990 

Pulangan pelaburan  200,000 505,090 

Jumlah 247,670 464,001 1,207,211 

 

Dari  Jadual  10,  pendapatan  utama  masjid  di  bawah  kategori  dana  umum  

datangnya daripada  derma yang mencakupi derma mingguan hari jumaat dan juga 

derma-derma peribadi yang lain.  Berlaku peningkatan yang ketara dalam 

sumbangan derma dari tahun ke tahun  iaitu  RM173,461,  RM377,152  dan  RM  

580,865  masing-maisng  bagi  tahun 2006,  2007  dan  2008. Apa yang  lebih  

menarik  untuk  dibincangkan  ialah  pulangan daripada aktiviti tijari. Pada tahun 

2006 jumlah pendapatan yang dijana melalui pulangan aktiviti tijari ialah  

RM44,480. Jumlah ini meningkat kepada RM240,990 (2007) dan RM552,480 

(2008). Walau bagaimanapun, kajian ini juga mendapati tidak sampai 5 peratus 

masjid yang terlibat dengan aktiviti tijari.  Jika dengan peratusan yang kecil dapat 

menyumbang kepada hasil yang besar, sudah pasti angka ini akan berlipat kali 

ganda jika semua  masjid  terlibat  dengan  aktiviti  tijari. Jelas  di  sini  bahawa,  

pendedahan  dan dorongan untuk  menggalakkan  aktiviti  tijari  perlu  dilakukan  



 

68 

agar  pendapatan  masjid dapat ditingkatkan dan seterusnya menjadi pemangkin 

kepada kesejahteraan masyarakat setempat dan juga negara. 

7.6 Penemuan: Aspek Perbelanjaan 

Bagi  aspek  perbelanjaan  pula,  kajian  ini  membahagikan  kepada  tiga  kategori  

iaitu perbelanjaan idari, ijtima
c
i dan tijari. Perbelanjaan idari terdiri daripada 

bayaran bil utiliti dan penyelenggaraan  masjid. Manakala perbelanjaan ijtima
c
i 

melibatkan bayaran kelas pengajian dan perbelanjaan tijari pula merangkumi 

modal untuk membeli barang-barang kursus. Maklumat berkenaan aspek 

perbelanjaan masjid diringkaskan dalam Jadual 11 dan juga Carta 1, Carta 2 dan 

Carta 3. 

  



 

69 

Jadual 11: Maklumat Perbelanjaan Masjid, Daerah Hulu Langat 

 

2006 

 

(RM) 

2007 

 

(RM) 

2008 

 

(RM) 

Idari 52,375 82,784 336,340 

Ijtima
c
i 95,484 102,017 25,1371 

Tijari 9,338 7,357 12,127 

 

Carta 1: Peratusan Perbelanjaan Masjid 2006 

 

Carta 2: Peratusan Perbelanjaan Masjid 2007 

 

 

  



 

70 

Carta 3: Peratusan Perbelanjaan Masjid 2008 

 

Jelas dari Jadual 11 dan carta menunjukkan bahawa perbelanjaan masjid lebih 

terarah kepada perbelanjaan ijtima
c
i dan juga idari. Peratusan perbelanjaan idari 

atau perbelanjaan mengurus bagi tahun 2006 dan 2007  melebihi 30 peratus dan 

terus meningkat kepada 56 peratus pada tahun 2008. Manakala perbelanjaan 

ijtima
c
i bagi tahun  2006 ialah 61 peratus dan dilihat peratusan ini semakin 

berkurangan kepada 53 peratus pada tahun 2007 dan 42 peratus pada tahun 2008. 

7.7 Penemuan: Pemilikan Aset Masjid 

Pemilikan aset oleh pihak masjid terbahagi kepada dua iaitu aset semasa dan aset 

tetap. Maklumat  aset  semasa  di  dalam  borang  soal  selidik  diwakili  oleh  

kecairan  tunai, manakala aset tetap pula  adalah seperti dewan, rumah sewa, kedai, 

sekolah dan tanah wakaf.  Jadual 12 merupakan ringkasan maklumat aset masjid 

yang telah diperolehi. 

  



 

71 

Jadual 12: Maklumat Aset Masjid, Daerah Hulu Langat 

         Tahun 

Aset 

2006 (RM) 2007 (RM) 2008 (RM) 

Aset Semasa 

Tunai 
1,070,405 1,103,456 1,133,081 

Aset Tetap 

Tanah wakaf 
10 ekar 10 ekar 10 ekar 

 

Dari pelbagai bentuk aset yang dicadangkan, hanya dua kategori sahaja yang 

dimiliki oleh masjid iaitu aset tunai dan juga tanah wakaf.  Dari Jadual 12 

membuktikan bahawa masjid-masjid di Daerah Hulu Langat ini mempunyai nilai 

aset yang besar.  Jika aset-aset ini digunakan dengan sebaik mungkin terutamanya 

dalam sektor yang produktif, sudah pasti pulangan yang besar dapat dilakukan.  

Satu garis panduan berkenaan pelaburan dan aktiviti  penjanaan  pendapatan  

masjid  perlu  disediakan  agar peranan  masjid  dapat dipelbagaikan sesuai 

dengan keperluan zaman.  Garis panduan ini mesti mencakupi dari segi hukum, 

prosedur dan pemantauan. 

  



 

72 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[Halaman ini sengaja ditinggalkan kosong] 

  



 

73 

 

KESIMPULAN DAN CADANGAN 

 

Sebagai sebuah institusi yang utama di dalam agama Islam, masjid telah 

memainkan peranan yang penting di dalam masyarakat Islam semenjak dari zaman 

Rasululullah  sehinggalah masa kini. Selain menjadi tempat umat Islam 

berkumpul untuk menunaikan solat secara berjemaah, masjid juga mempunyai 

pelbagai peranan lain yang lebih luas seperti sebagai pusat dakwah, tempat orang-

orang Islam mempelajari ilmu-ilmu agama, pusat ekonomi dan pusat aktiviti 

masyarakat setempat. Melihat kepada perkembangan ini, adalah amat perlu aspek 

pengurusan masjid yang tersusun dan sistematik diberi perhatian yang sewajarnya 

terutama yang berkaitan dengan pengurusan kewangan dan ekonomi. Ini bagi 

menjamin kelangsungan aktiviti-aktiviti masjid yang memberi manfaat kepada ahli 

kariah yang amat bergantung kepada pengendalian sumber pendapatan yang 

diperolehi dan juga penyaluran dana masjid secara efektif. 

Bagi mewujudkan satu bentuk pengurusan ekonomi dan kewangan masjid yang 

efisien dan sistematik, kerjasama pihak-pihak yang terlibat secara langsung dengan 

pentadbiran dan pengurusan masjid seperti Majlis Agama Islam Negeri (MAIN), 

Jabatan Agama Islam Negeri (JAIN) amat diperlukan. Pemantauan dari pihak 

MAIN dan khidmat nasihat JAIN  akan membantu ahli jawatankuasa pengurusan 

masjid menguruskan dana-dana masjid dan menjana aset-aset masjid seperti dewan 

masjid bagi kemaslahatan ahli kariah. Kajian yang dijalankan di beberapa masjid 

sekitar Daerah Hulu Langat ini sedikit sebanyak memberikan maklumat tentang 

tatacara pengurusan dana masjid yang secara keseluruhannya adalah baik. 

Model pengurusan ekonomi dan kewangan masjid yang sesuai dengan peranannya 

mampu memberi panduan asas kepada pihak pengurusan masjid di dalam 

merancang, mentadbir dan mengawal selia pendapatan dan perbelanjaan masjid. 



 

74 

Perolehan dana berbentuk umum dapat memberi ruang yang luas kepada pihak 

pengurusan masjid di dalam merangka aktiviti mereka. Namun begitu, dana khusus 

perlu dibentuk bagi tujuan tertentu  bagi  memastikan  kejayaan  kutipan  dana  

bagi  tujuan  tersebut. Dari segi perbelanjaan pula, peranan masjid di dalam sektor 

ijtima
c
i patut diutamakan berbanding perbelanjaan idari dan tijari. Ini adalah 

kerana masjid bukanlah sebuah entiti perniagaan yang bermotifkan keuntungan. 

Namun begitu, dalam dunia hari ini, pihak masjid mungkin terpaksa melibatkan  

diri  di dalam aktiviti tijari bagi menjamin kelangsungan aktiviti ijtma’inya. 

Sebagaimana yang dinyatakan di  dalam dapatan kajian, ketiadaan garispanduan 

berasaskan fatwa bagi pengurusan ekonomi  dan  kewangan masjid  mungkin  

boleh menghalang kecekapan  pengurusan ekonomi dan kewangan sesebuah 

masjid. Oleh itu, pihak   Majlis   Agama   Islam Negeri/Wilayah   dan   Jabatan   

Mufti   Negeri/Wilayah dicadangkan agar menyediakan  satu  garispanduan  

khusus  yang  terperinci berasaskan fatwa  (fatwa-based  guidelines)  berkenaan 

hukum Shariah berkaitan pendapatan  dan perbelanjaan masjid. Ini bagi 

memastikan agar pentadbiran  masjid  dapat berjalan lebih lancar dan tidak 

dihambat dengan persoalan-persoalan hukum yang rumit dan mengelirukan. 

Selain itu, perakaunan masjid juga perlu diberi perhatian dan ianya hendaklah 

diaudit oleh juruaudit  luar yang bertauliah. Ini bagi memastikan ketelusan pihak 

pengurusan masjid di dalam mengurus akaun masjid yang mana terdapat masjid 

yang memiliki aset tunai sehingga ratusan ribu ringgit.  Keyakinan masyarakat 

Islam terhadap pengurusan dana masjid juga akan bertambah dan menjadi 

pemangkin untuk menarik dana-dana dari peyumbang-penyumbang baru. 

Justeru penulisan dan kajian di masa akan datang seharusnya menjurus ke arah 

membantu pihak berkuasa negeri/wilayah di dalam  menyediakan garispanduan 

fatwa (fatwa-based guidelines) berkenaan hukum Shariah berkaitan pendapatan 

dan perbelanjaan  masjid. Pengkajian berkaitan isu perakaunan dan audit akaun 

masjid juga diharap membantu memperkemaskan lagi pengurusan ekonomi dan 

kewangan masjid. Di antara isu-isu lain juga yang boleh dikaji di masa akan 

datang adalah seperti kaedah pelupusan  harta atau aset masjid, gantirugi 



 

75 

kerosakan atau kerugian dalam aktiviti pelaburan, bentuk-bentuk aktiviti tijari 

yang berpotensi tinggi serta peranan masjid dalam sistem ekonomi Islam.  



 

76 

 

 

 

 

 

 

 

 

Halaman ini sengaja ditinggalkan kosong 

  



 

77 

BIBLIOGRAFI 

Al-Quran Al-Karim. 

Abdullaah Jalil & Muhamad Muda. 2008. Pengurusan Dana Sedekah Secara 

Sistematik: Analisa  Peranan Institusi Kerajaan dan Swasta. Jurnal Pengurusan 

JAWHAR, Vol. 2, No.1, ms. 53-72. 

Abdullah  Hj  Abdul  Ghani.  2009.  Penjanaan  dan  pengurusan  kewangan  

masjid. Prosiding Seminar Pengurusan Masjid Peringkat Asean 2009. Universiti 

Utara Malaysia. 

Abdullah  Mat  &  Muhyidin  Hj  Aziz.  2002.  Konsep  dan  falsafah  masjid.  

Prosiding Seminar Pembangunan Masjid. Universiti Malaya. 

Abdul  Halim  Abdul  Majid.  2009.  Pengurusan  sumber  manusia  dalam  

pengurusan masjid.  Prosiding Seminar Pengurusan Masjid Peringkat Asean 2009. 

Universiti Utara Malaysia. 

Ahmad  Mohamed  Ibrahim.  (1997).  Pentadbiran  Undang-Udang  Islam  di  

Malaysia. Kuala Lumpur: IKIM. 

Al-Bukhari, Muhammad Ibn Ismail. 2006. Sahih al-Bukhari. Beirut: Dar al-Kutub 

al- Ilmiyyah. 

Al-Nablusi, Muhammad Ratib. 2008. Dawr al-masjid fi al-Islam. Diambil di 

http://www.nabulsi.com/text/05seera/9fiqhsera/fiqhseera-57.php pada 12 Julai 

2009. 

Al-Naysaburi,  Muslim  Ibn  al-Hajjaj.  2008.  Sahih  Muslim.  Beirut:  Dar  al-

Kutub  al- Ilmiyyah. 

Al-Tirmizi,  Abu  Isa Muhammad.  2007.  Sunan  al-Tirmidhi.  Beirut:  Dar  al-

Kutub  al- Ilmiyyah.. 

Ensiklopedia Fiqh (al-Mawsu
c
ah al-Fiqhiyyah). (1997). Kuwait: Kementerian 

Waqaf dan Hal Ehwal Agama Islam.  

http://www.nabulsi.com/text/05seera/9fiqhsera/fiqhseera-57.php


 

78 

Faridah Hj. Mohd Sairi. 2002. Program Dakwah Masjid Abu Bakar, Temerloh, 

Pahang: Kajian  Mengenai  Sambutan  dan  Masalah.  Prosiding  Seminar  

Pembangunan  Masjid. Universiti Malaysia. 

Fatwa Mufti Kerajaan Brunei-Isu-isu Kewangan. 2000. Jabatan Mufti Kerajaaan, 

Jabatan Perdana Menteri, Negara Brunei. 

Fatwa Mufti Kerajaan Negeri Melaka. Tt. Pejabat Mufti Negeri Melaka. Fatwa-

Fatwa Mufti Kerajaan Johor. Tt Jilid 11. 

Fatwa-Fatwa Mufti Kerajaan Johor. Tt. Jilid 1. 

Fatwa-Fatwa Mufti Kerajaan Terengganu. 2000. Jabatan Hal Egama Agama 

Terengganu. Fatwa-Fatwa Yang Telah Dikeluarkan Jabatan Hal Ehwal Islam 

Pulau Pinang Tahun 1961-1989. Jilid 1. Tt 

Himpunan Fatwa Negeri Kedah Darul Aman. Tt. Jabatan Hal Ehwal Agama Islam 

Negeri Kedah. 

Hasni Hj Osman & Abdullah Hj Abdul Ghani. 2004. Pengurusan dan 

pengimarahan masjid di  Perak. Prosiding Seminar Kebangsaan Pengurusan 

Masjid. Universiti Utara Malaysia. 

Hussein Ismail. 2009. Perkongsian pengalaman pengurusan masjid Asean: Masjid 

Jamek Bandar Baru UDA Johor Bahru. Prosiding Seminar Pengurusan Masjid 

Peringkat Asean 2009. Universiti Utara Malaysia. 

Ibnu Abi Shaybah, Abu Bakr Abdullah Ibn Muhammad. 1995. Al-Musannad fi al-

ahadith wa al-athar. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah. 

Ibnu Majah, Abu Abdillah Al-Qazwini. 2008. Sunan Ibn Majah. Beirut: Dar al-

Kutub al- Ilmiyyah. 

Joni  Tamkin  dan  Che  Zarian  Sa’ari.  2002.  Pembangunan  Ekonomi  Masjid.  

Seminar Pembangunan Masjid. Universiti Sains Islam Malaysia. 



 

79 

Lukman Wan Mat Daud. 2009. Pengurusan latihan dan pentadbiran masjid. 

Prosiding Seminar Pengurusan Masjid Peringkat Asean 2009. Universiti Utara 

Malaysia. 

Mohd Diah Hamdan et al. 2009. Sistem pengurusan kewangan dan kawalan aset 

masjid: Satu  kajian  permulaan  di  Negeri  Sembilan.  Prosiding  Seminar  

Pengurusan  Masjid Peringkat Asean 2009. Universiti Utara Malaysia. 

Mohd Mohadis Haji Yasin. 1997. Pengurusan dan pentadbiran institusi masjid: 

Kajian Kes di Negeri Melaka. Dissertasi (M. Usuluddin), Akademi Pengajian 

Islam, Universiti Malaya. 

Mohd Takiyuddin Ibrahim. 2009. Kitar semula menjana pendapatan masjid/surau: 

Satu pengalaman.  Prosiding Seminar Pengurusan Masjid Peringkat Asean 2009. 

Universiti Utara Malaysia. 

Muhd Fauzi Hj Muhammad. 2002. Pembangunan masjid dan halangannya. 

Prosiding Seminar Pembangunan Masjid. Universiti Malaya. 

Muhammad  Syukri  Salleh.  2004  .  Masjid  dan  pembangunan  berteraskan  

Islam. Prosiding Seminar Kebangsaan Pengurusan Masjid. Universiti Utara 

Malaysia. 

Roslan Mohamed. 2002. Keberkesanan Program Masjid: Kajian Umum Masjid-

Masjid Di  Wilayah  Persekutuan  Kuala  Lumpur..  Prosiding  Seminar  

Pembangunan  Masjid. Universiti Malaya. 

Shaikh  Ali  Mohamad  Mokhtar.  1997.  Peranan  masjid  dalam  Islam.  Kuala  

Lumpur: Yayasan Dakwah Islamiah Malaysia. 

Shukri Ahmad. 2009. Pengurusan masjid ke arah anjakan paradigma pemikiran 

ummah. Prosiding Seminar Pengurusan Masjid Peringkat Asean 2009. Universiti 

Utara Malaysia. 

Sidi Gazalba. 1989. Masjid Pusat Ibadat dan Kebudayaan Islam. Jakarta: Pustaka 

al- Husna. 



 

80 

Siti  Mashitoh.  2004.  Pengurusan  Masjid  Menurut  Perspektif  Undang-Undang  

di Malaysia. Prosiding Seminar Pengurusan Masjid Peringkat Asean 2009. 

Universiti Utara Malaysia. 

Siti Rokiah Md Zain. 2009. Perakaunan masjid: Satu kajian rintis di daerah 

Dungun. 

Suhaimi Mustar. 2009. Perkongsian pengalaman pengurusan masjid Asean: Masjid 

as- Syakirin,  Singapura.  Prosiding  Seminar  Pengurusan  Masjid  Peringkat  

Asean  2009. Universiti Utara Malaysia. 

Suhaimi Mustar. 2009. Perkongsian pengalaman pengurusan masjid Asean: Masjid 

as- Syakirin,  Singapura.  Prosiding  Seminar  Pengurusan  Masjid  Peringkat  

Asean  2009. Universiti Utara Malaysia. 

Zakaria Bahari dan Mohd Kamal Omar. 2004. Penjanaan Dana Pengurusan 

Masjid. Prosiding Seminar Kebangsaan Pengurusan Masjid. Universiti Utara 

Malaysia. 

Laman Sesawang 

www.e-fatwa.gov.my  

www.jawi.gov.my  

www.jcorp.com.my 

www.maij.gov.my 

http://www.e-fatwa.gov.my/
http://www.jawi.gov.my/
http://www.jcorp.com.my/
http://www.maij.gov.my/


 

81 

 

 

 

 

 

 

 

 

Halaman ini sengaja ditinggalkan kosong 

  



 

82 

 

 

 

 

 

 

 

 

LAMPIRAN 



 

83 

 

 

 

 

 

 

 

 

Halaman ini sengaja ditinggalkan kosong 

 



 

84 

LAMPIRAN A 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Modul 1a: Model Imarah Masjid
TM

 2012 © Asharaf Mohd Ramli, Abdullaah Jalil, Norman Hamdan, Asmaddy Haris & Mohammad 

Aizuddin Abd Aziz  

Nama masjid : MASJID KAMPUNG MEWAH
Nama penyata : PENYATA PENDAPATAN, PERBELANJAAN DAN DANA BERSIH
Bagi bulan / tahun berakhir : 31/05/2012

 JUMLAH 

A PENDAPATAN

Peruntukan Majlis Agama Islam

Sumbangan Syarikat Korporat

Sumbangan Orang Awam

Hasil Perniagaan

JUMLAH

B PERBELANJAAN

i. Idari (Pentadbiran) 

Bil Air & Elektrik

Upah & Gaji

Belanja Penyelenggaraan

Belanja Pembangunan

ii. Ijtima'ie (Kemasyarakatan)

Belanja Aktiviti

Saguhati Penceramah

iii. Tijari (Perniagaan)

Belanja Perniagaan

JUMLAH

PERUBAHAN BERSIH DANA

BAKI AWAL DANA

BAKI AKHIR DANA

 DANA UMUM 
 DANA KHUSUS (Khairat 

Kematian) 

 DANA KHUSUS 

(Pembinaan Masjid) 

 DANA KHUSUS 

(Perniagaan) 

Disediakan	oleh:	

Disaksikan	oleh:	

Disaksikan	oleh:	



 

85 

LAMPIRAN B 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Modul 1b: Model Imarah Masjid
TM

 2012 © Asharaf Mohd Ramli, Abdullaah Jalil, Norman Hamdan, Asmaddy Haris & Mohammad 

Aizuddin Abd Aziz

BUKU REKOD KEWANGAN
DANA :
BULAN :

Tarikh Butiran Ruj.  Masuk (Dt)  Keluar (Kt)  Baki 
 IDARI 

(Pentadbiran) 

 IJTIMA'IE 

(Kemasyara-

katan) 

 TIJARI 

(Perniagaan) 

Jenis sumbangan Jenis Perbelanjaan

Peruntukan Majlis Agama Islam Negeri…………………… Bil air & Elektrik

Sumbangan Syarikat Korporat……………………………… Upah & Gaji

Sumbangan Orang Awam………………………………….. Saguhati penceramah

Hasil Perniagaan…………………………………………….. Belanja Aktiviti

Belanja Penyelenggaraan

Belanja Pembangunan

Belanja Perniagaan

Belanja Pengangkutan

Kategori Perbelanjaan



 

86 

LAMPIRAN C 

 

Pingat Perak (Silver). PECIPTA 2013. E-Mimas: Inovasi Masjid. Peneriman: Norman Hamdan, Asharaf Mohd Ramli, Abdullaah 

Jalil, Asmaddy Haris, & Aizuddin Abd Aziz. (2013).



 

87 

LAMPIRAN D 

 
 

Pingat Emas. i-INOVA ’13 (4th Exposition on Islamic Innovation 2013). 

Penerima: Norman Hamdan, Asharaf Mohd Ramli, Abdullaah Jalil, Asmaddy 

Haris, & Aizuddin Abd Aziz. (2013). E-Mimas: Inovasi Masjid. 


