
Matan

Bahagian Muamalat

ABI SHUJA’

Dr. Abdullaah Jalil



 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

 

 

 

  



 

 

 

 

 

 

Dr. Abdullaah Jalil 

 

  



 

 

 

WISDOM PUBLICATION NS0078217-W 

No. 110, Jalan Dillenia 3, Laman Dillenia,  
Nilai Impian,  
Nilai, Negeri Sembilan. 
Tel: 011-10644502 
Email: wisdompublisher@gmail.com  
FB Page: Wisdom Publication  
Reka Bentuk: Freepik.com 
 
Hak Cipta Terpelihara © Wisdom Publication (2021) 
 
Edisi Pertama: 2021 
Cetakan ini: Mei 2024 

Kemaskini: 27 Mei 2024 

 

Tidak dibenarkan mengeluar ulang mana-mana bahagian artikel, ilustrasi 
dan isi kandungan buku ini dalam apa juga bentuk dengan apa jua cara 
sama ada secara elektronik, fotokopi, mekanik, rakaman atau cara lain 
sebelum mendapat izin bertulis daripada Wisdom Publication (NS0078217-
W) atau penulis. 
 
Pencetak: 
ZARASA ENTERPRISE, 
001372482-A, 
C-7-G, Jalan Jati 9, Acacia Avenue, Putra Nilai,  
71800 Nilai, Negeri Sembilan.  
Tel: +6019-282 6924  
Email: zarasaenterprise@gmail.com 
 

 

 

mailto:wisdompublisher@gmail.com


i 

 

Dengan nama Allah yang Maha Pemurah lagi Maha Mengasihani. 

Segala puji bagi Allah, Tuhan yang mencipta, memiliki dan mentadbir 

seluruh alam. Selawat dan salam dipanjatkan kepada junjungan kita, 

Saidina Rasulullah , penghulu segala para Rasul dan Nabi , 

semulia-mulia makhluk Allah di sisi Allah, rahmat-Nya buat semua 

makhluk, serta buat ahli keluarga dan para Sahabat ,  

Ammā baʿd: 

Pihak penerbit memanjatkan rasa syukur kepada Allah  di atas 

nikmat dan taufik-Nya, maka kami sekali lagi dapat menerbitkan buah 

tangan Dr. Abdullaah Jalil dalam bidang penulisan berkaitan 

muamalat. Buku ini merupakan terjemahan bagi bahagian Muamalat 

dari Matan Abī Shujāʿ. Pihak penerbit berharap agar buku ini dapat 

memberi manfaat kepada seluruh umat Islam dalam menambah 

pengetahuan dan penghayatan mereka terhadap asas muamalat, 

turath serta perkara-perkara yang berkaitannya. Kami memohon maaf 

sekiranya terdapat sebarang kekurangan atau kesilapan daripada 

pihak kami dalam menerbitkan buku ini. Edisi pertama buku ini juga 

dikongsikan dalam bentuk PDF kepada semua pihak agar 

kandungannya dapat dimanfaatkan seluasnya. Semoga Allah 

menerima usaha kami yang sedikit ini. 

Wisdom Publication, Nilai.  



ii 

 

Dengan nama Allah yang Maha Pemurah lagi Maha Mengasihani. 

Segala puji bagi Allah, Tuhan yang mencipta, memiliki dan mentadbir 

seluruh alam. Selawat dan salam dipanjatkan kepada junjungan kita, 

Sayyidina Rasulullah , penghulu segala para Rasul dan Nabi , 

semulia-mulia makhluk Allah di sisi Allah, rahmat-Nya buat semua 

makhluk, serta buat ahli keluarga dan para Sahabat ,  

Ammā baʿd: 

Segala puji bagi Allah di atas limpah kurnia dan taufik-Nya, maka 

penulis dapat menyiapkan edisi pertama bagi buku bertajuk “Matan Abī 

Shujāʿ: Bahagian Muamalat” ini. Buku ini merupakan terjemahan bagi 

bahagian Muamalat dari Matan Abī Shujāʿ – sebuah matan asas fiqh 

yang sangat masyhur di dalam mazhab Syafie. Matan ini 

sememangnya dikenali sebagai anak tangga asas bagi pembelajaran 

fiqh mazhab Syafie. Buku ini digunakan sebagai buku rujukan bagi 

subjek Fiqh Muamalat I di Fakulti Ekonomi dan Muamalat, Universiti 

Sains Islam Malaysia (USIM) untuk program talaqqī turāth. Semoga 

Allah  menerima hasil usaha yang kerdil ini dan mengampunkan 

segala kecuaian, kesalahan dan kekurangan yang berlaku dalam 

menyiapkan buku ini. Akhir kata daripada penulis: Selamat membaca 

dan mengambil manfaat. Jangan lupakan kami dalam doa kalian. 

Dr. Abdullaah Jalil  



iii 

A’ 
 

ṭ 

b 
 

ẓ 

t 
 

ʿ 

th 
 

gh 

j 
 

f 

ḥ 
 

q 

kh 
 

k 

d 
 

l 

dz 
 

m 

r 
 

n 

z 
 

h 

s 
 

h 

sh 
 

w 

ṣ 
 

y 

ḍ 
  

   

da  di 

du  dā 

dī  dū 

al-Taqī  Taqiyy al-Dīn 

 

  



iv 

 

 

 

 

 

 

[1] Peringkat Penulisan Ilmu ........................................................... 3 

[2] Definisi Matan (Matn) ................................................................ 4 

2.1 Bahasa ................................................................................. 4 

2.2 Istilah .................................................................................... 5 

[3] Jenis-jenis Matan Ilmu ............................................................... 6 

3.1 Dari Sudut Bentuk ................................................................. 6 

3.2 Dari Sudut Skop dan Topik ................................................... 8 

[4] Kepentingan Hafalan Matan Bagi Pembentukan Penguasaan 
Ilmu ................................................................................................ 8 

[5] Mengenal Rujukan Muktabar di dalam Pengajian Ilmu Islam ... 10 

[6] Matan-matan Utama Fiqh Mazhab Syafie................................ 11 

 

[1] Nama dan Latar Belakang ....................................................... 14 

[2] Memilik Kehidupan Yang Zuhud .............................................. 15 

[3] Kewafatan ............................................................................... 15 

[4] Karangan ................................................................................. 16 

 

[1] Matan Yang Terkenal .............................................................. 17 

[2] Bab-bab Utama ....................................................................... 18 

[3] Nazam Matan Abi Shujāʿ dan Syarahannya ........................... 19 



v 

[4] Syarahan Matan Abi Shujaʿ ..................................................... 19 

[5] Hashiyah bagi Syarahan Matan Abi Shujaʿ ............................. 20 

MATAN ABĪ SHUJĀʿ: MUQADDIMAH  

[1] Muqaddimah ............................................................................ 22 

[2] Tujuan Penulisan Matan .......................................................... 23 

[3] Manhaj al-Taqsimāt dan Ḥaṣr al-Khiṣāl.................................... 23 

 

[1] Buyūʿ (Jual-Beli) ...................................................................... 26 

1.1 [Bentuk Jual-Beli] ................................................................ 26 

1.2 [Syarat-syarat Barang Jualan] ............................................. 27 

[2] Ribā (Riba) ............................................................................... 28 

2.1 [Jadual Hukum Jual-Beli Harta Ribawi] ............................... 30 

[3] Gharar ..................................................................................... 31 

[4] Khiyār (Opsyen bagi Meneruskan, Membatalkan atau Meminda 
Akad) ............................................................................................ 32 

4.1 [Tiga Jenis Khiyār Yang Utama] .......................................... 32 

[5] Jual-Beli Lain Yang Dilarang .................................................... 33 

[6] [Jual-Beli] Salam ...................................................................... 34 

6.1 [Syarat Jual-beli Salam] ...................................................... 34 

6.2 [Syarat Barang Jual-beli Salam] .......................................... 35 

[7] Rahn (Gadaian; Cagaran; Pajakan) ......................................... 37 

[8] Ḥajr (Halangan daripada Membelanjakan atau Menguruskan 
Harta)............................................................................................ 38 

[9] Ṣulḥ (Putus Pertengkaran) ....................................................... 40 

9.1 [Rawshān (Kayu/ Atap/ Balkoni)] ......................................... 41 

[10] Ḥawālah/ Ḥiwālah (Pemindahan Hutang) ............................... 42 

[11] Ḍamān (Jaminan Hutang) ...................................................... 43 

[12] Kafālah (Jaminan Badan) ....................................................... 45 

[13] Sharikah (Perkongsian Untung dan Rugi) .............................. 46 

[14] Wakālah / Wikālah (Perwakilan) ............................................. 48 

[15] Iqrār (Pengakuan) .................................................................. 50 



vi 

[16] ʿĀriyyah (Barang Pinjaman) ................................................... 52 

[17] Ghaṣb (Harta Rampasan)...................................................... 53 

[18] Shufʿah (Hak Membeli Secara Paksa bagi Pemilik Bersama) 54 

[19] Qirāḍ [atau Muḍārabah] (Perkongsian Untung) ...................... 56 

[20] Musāqāh (Perkongsian Hasil Pertanian di antara Penjaga dan 
Pemilik Kebun Kurma dan Anggur) .............................................. 58 

[21] Ijārah (Sewaan) ..................................................................... 59 

[22] Jaʿālah/ Juʿālah/ Jiʿālah (Janji Hadiah) .................................. 60 

[23] Muzāraʿah [dan Mukhābarah] (Perkongsian Hasil Pertanian di 
antara Pengusaha dan Pemilik Tanah) ......................................... 61 

[24] Ihyā’ al-Mawāt (Mengusahakan Tanah Terbiar Tanpa Pemilik)
 ..................................................................................................... 62 

[25] Badzl al-Mā’ (Pemberian Air) ................................................. 63 

[26] Waqf (Tabarruʿ Barang Yang Kekal Secara Kekal) ............... 64 

[27] Hibah (Pemberian Tanpa Timbal Balik) ................................. 65 

[28] Luqaṭah/ Luqṭah (Barang Yang Hilang dan Dijumpai) ............ 66 

28.1 [Empat Jenis Luqaṭah] ...................................................... 67 

[29] Laqīṭ (Bayi Yang Dijumpai) .................................................... 70 

[30] Wadīʿah (Barang Simpanan/ Jagaan) .................................... 71 

 

[1] [Pertandingan] ......................................................................... 73 

[2] [ʿIwaḍ Pertandingan] ............................................................... 73 

 

 

 

 



1 

 

Dengan nama Allah, yang Maha Pemurah, lagi Maha Mengasihani. 

Segala puji bagi Allah, Tuhan yang mencipta, memiliki dan menguasai 

seluruh alam ini serta mengutuskan para Rasul  untuk memimpin 

manusia dan jin kepada hidayah-Nya dan mendidik mereka di atas 

Syariat-Nya. 

Selawat dan salam ke atas junjungan kita Sayyidina Muhammad al-

Nabī al-Ummī al-Nūr al-Maʿṣūm  dan ke atas ahli keluarga dan para 

sahabat Baginda , serta orang-orang yang menuruti jejak langkah 

mereka sehingga ke hari kiamat. 

Pengajian ilmu Fiqh Muamalat adalah salah satu tuntutan fardu ain 

yang perlu dilakukan oleh semua umat Islam yang mukallaf (baligh dan 

berakal). Ilmu Fiqh Muamalat ini dapat membimbing umat Islam 

melakukan urusniaga melalui akad-akad muamalat dan mengetahui 

hak serta tanggungjawab berkaitan akad-akad tersebut. 

Buku ini disediakan bagi membantu pengajian Fiqh Muamalat 

berteraskan ilmu turath mazhab Syafie dengan mengekalkan teks 

asalnya. Oleh kerana itu, teks asalnya di dalam bahasa arab 

dikekalkan dan disertakan bersama terjemahannya. Bagi 

menambahkan manfaat buku ini, penulis juga meletakkan beberapa 

bab pengenalan berkenaan: (i) konsep matan ilmu, (ii) latar belakang 



2 

pengarang dan (iii) kedudukan matan ini di dalam disiplin ilmu fiqh 

mazhab Syafie. Kerangka perbincangan buku ini diterangkan secara 

terperinci di dalam gambar rajah 1 di bawah. 

Gambar Rajah 1: Kerangka Topik Perbincangan Buku Ini 

Pembinaan ilmu Islam dengan pembelajaran matan asas adalah 

merupakan pendekatan yang terbukti berkesan bagi pengukuhan asas 

kefahaman bagi sesuatu disiplin. Ia adalah sistem pengajaran dan 

pembelajaran yang telah dipraktikkan zaman berzaman sejak hampir 

seribu tahun dahulu.  

Matan adalah merupakan: (i) pengenalan asas, (ii) kerangka asas 

(mapping) dan (iii) formulasi asas bagi sesuatu ilmu. Ia juga terhasil 

dan tersusun melalui kematangan ilmu penulisnya dan perbincangan 

yang belaku di dalam bidang ilmu tersebut. Ia adalah ibarat peta ilmu 

pertama bagi memandu perjalanan seorang penuntut ilmu agar 

pencariannya menjadi mudah di peringkat awal dan mencapai tujuan 

di akhirnya. 

Konsep matan 
ilmu

Latar belakang 
ringkas Imam Abū 

Shujāʿ

Kedudukan Matan 
Abī Shujāʿ

Muqaddimah 
Matan Abī Shujāʿ

Kitab al-Buyūʿ
Kitab al-Sabq wa 

al-Ramy



3 

Tiga (3) peringkat penulisan ilmu di dalam tradisi pengajian ilmu-ilmu 

turath Islam adalah seperti berikut: 

1. Matn (Matan) 

2. Sharḥ (Syarahan/ Huraian) 

3. Ḥāshiyah 

Sebagai contoh: 

Peringkat Tajuk Pengarang 

Matan Al-Ghāyah wa al-Taqrīb/ Al-

Ghāyah fī al-Ikhtiṣār/ Matn Abī 

Shujāʿ 

Al-Imām al-Qādī Abū 

Shujāʿ (w.593H) 

Syarahan Fatḥ al-Qarīb al-Mujīb fī Sharḥ 

Alfāẓ al-Taqrīb/ al-Qawl al-

Mukhtār fī Sharḥ Ghāyat al-

Ikhtiṣār 

Al-Imām Ibnu Qāsim 

al-Ghazzī (w.918H) 

Ḥāshiyah Ḥashiyat al-Bājurī ʿalā Sharḥ al-

ʿAllāmah Ibn Qāsim ʿalā Matn 

Abī Shujāʿ 

Al-Imām Ibrāhīm al-

Bājūrī (w.1276H) 

Sebahagian ulama’ pula menambah dua (2) peringkat berikut: 

4. Taqrīr 

5. Taqrīr ʿalā al-Taqrīr 



4 

[2] Definisi Matan (Matn

Kalimah “matan” (matn) boleh didefinisikan dari sudut bahasa dan 

istilah. 

Matan (matn dan kata jamaknya: mutūn) adalah kata terbitan (maṣdar) 

yang berasal dari kata kerja matana. Dari sudut bahasa, matan 

(matana) mempunyai beberapa makna seperti berikut: 

1. Sumpah (Ḥalafa) 

2. Menetap (Aqāma) 

3. Panjang/ Berterusan (Madda) 

4. Kata-kata atau lafaz asal 

Matan (matn) juga merupakan kata terbitan (maṣdar) dari kata kerja 

matuna yang memberi maksud [al-Maʿānī]:  

“Menjadi keras, teguh dan kuat.” 

Di antara nama-nama Allah ialah “al-Matīn” yang bermaksud “Yang 

Maha Teguh Kekuatan-Nya” atau “Yang Maha Kuat Kukuh 

Kekuasaan-Nya.” Allah  berfirman (al-Dzāriyāt: 58):  

﴾

“Sesungguhnya Allah Dia lah sahaja Yang Memberi rezeki 

[kepada sekalian makhluk-Nya, dan Dia lah sahaja] Yang 

Mempunyai Kekuasaan yang tidak terhingga, lagi Yang Maha 

Kuat Kukuh Kekuasaan-Nya.” 



5 

Menurut al-Imām Ibnu Fāris al-Qazwīnī al-Rāzī (w.329) di dalam 

“Muʿjam Maqāyīs al-Lughāh”: 

“Huruf mīm, tā’ dan nūn adalah merupakan asal yang ṣaḥīḥ 

(tanpa huruf ʿillah) lagi satu, yang menunjukkan kepada 

kekerasan/ kekuatan di dalam sesuatu perkara, bersama [sifat] 

berterusan dan panjang.” 

Kaitan makna di antara matan dan definisi bahasanya menunjukkan 

bahawa matan adalah merupakan jalan yang penting bagi kekukuhan 

ilmu dan keberkekalannya. Dalam erti kata lain, seorang yang 

menguasai matan-matan ilmu akan mempunyai ilmu yang kukuh dan 

kekal.

Dari sudut istilah pula, matan didefinisikan sebagai: 

“Sesuatu penulisan ilmu yang bukan merupakan syarahan atau 

hāshiyah.” 

Matan juga boleh disamakan dengan mukhtaṣar ʿilmī (atau ringkasan 

ilmu) dan boleh didefinisikan sebagai: 

“Sesuatu yang sedikit/ pendek lafaznya, namun banyak atau luas 

atau mendalam maknanya.” 

Dr. Ismāʿīl ʿAbd ʿAbbās (2019) mendefinisikan matan sebagai: 



6 

“Kalimah-kalimah ringkas di dalam risalah yang kecil, yang 

menghimpunkan sebutan yang mudah dan ayat yang indah, juga 

menghimpukan lafaz yang ringkas dan makna yang banyak/luas, 

disusun dalam bentuk nathr (ayat biasa) atau naẓm (rangkap 

syair), pada kebiasaannya ia tidak mengandungi huraian dan 

perincian seumpama shawāhid (bukti/hujah sokongan) atau 

contoh-contoh, melainkan pada kadar yang sangat diperlukan.” 

Jenis-jenis matan ilmu boleh dibahagikan dari dua sudut iaitu:  

(i) Bentuk. 

(ii) Skop dan topik. 

Dari sudut bentuk, matan boleh dibahagikan kepada dua jenis iaitu: 

1. nathar (nathr atau manthūr) dan  

2. nazam (naẓm atau manẓūmah). 

Nathar ialah matan dalam bentuk ayat yang biasa dan kebanyakan 

matan adalah dalam bentuk ini. Nazam pula ialah matan yang disusun 

seperti syair, dengan ʿarūḍ dan qāfiyahnya, dan juga dikenali sebagai 

al-shiʿr al-taʿlīmī (syair pengajaran). Kebanyakannya adalah dalam 

bentuk baḥr al-rajz, walaupun terdapat juga nazam dalam baḥr yang 

lain.  



7 

Baḥr al-Rajz 

Wazannya adalah: 

Baḥr al-Rajz adalah salah satu bentuk baḥr (irama) di dalam syair 

Arab. Kata mufrad bagi syair baḥr al-rajz ialah “urjūzah” (أرجوزة), dan 

kata jamaknya ialah “arājīz” (أراجيز). Penyair baḥr ini dipanggil rājiz 

 .(راجز)

Ia dipanggil rajz kerana ia bergerak kemudian berhenti, kemudian ia 

bergerak lagi, dan berhenti lagi, seumpama penyakit rajz yang 

menimpa kaki unta dan mengeluarkan bunyi pada kakinya itu. Ia 

menyebabkan unta itu berjalan dan kemudiannya berhenti, lalu 

berjalan dan berhenti lagi. Unta sebegini dinamakan sebagai rajzā’ 

 .[bagi jantan] (أَرْجَز  ) atau arjaz [bagi betina] (رَجْزَاء  )

Matan nazam pula boleh dibahagikan kepada dua jenis: 

1. Nazam ilmu yang asal. Contohnya: 

a. “Alfiyat Ibn Mālik” di dalam ilmu nahu. 

2. Nazam bagi matan ilmu yang pada asalnya disusun dalam 

bentuk nathar. Contohnya: 

a. “Alfiyat al-ʿIrāqī” adalah nazam bagi matan “Muqaddimah 

Ibn al-Ṣalāḥ” (nathar) dalam ilmu hadis dirāyah. 

b. “Naẓm al-ʿImrīṭī / al-ʿAmrīṭī” adalah nazam bagi matan “al-

Waraqāt fī Uṣūl al-Fiqh” oleh Imām al-Ḥaramayn Abū al-

Maʿālī al-Juwaynī. 



8 

Dari sudut skop dan topik pula, matan boleh dibahagikan kepada 

matan yang umum dan matan yang khusus. Matan yang umum 

menyentuh sesuatu disiplin ilmu secara holistik. Matan yang khusus 

pula membincangkan topik-topik tertentu dalam sesuatu disiplin ilmu. 

Matan ada yang pendek, sederhana dan panjang. 

Gambar Rajah 2: Jenis-Jenis Matan Ilmu 

 

[4] Kepentingan Hafalan Matan Bagi Pembentukan 

Para ulama’ menyatakan bahawa: 

“Barang siapa yang menghafal matan-matan [ilmu], maka dia 

akan menguasai seni-seni/ bidang-bidang [ilmu].” 

Jenis-jenis 
Matan Ilmu

Bentuk

Nathar Nazam

Matan Asal
Dari Matan 

Nathar

Skop dan 
Topik

Umum Khusus



9 

Al-Imām al-Raḥbī al-Shāfiʿī, yang juga dikenali sebagai “Ibnu al-

Mutqinah” atau “Ibnu al-Mutafanninah” (w.577H) menyebut di dalam 

matan nazamnya yang mayshur “al-Raḥbiyyah” atau “Bughyat al-

Bāḥith ʿan Jumal al-Mawārith”: 

“Maka hafallah [wahai pembaca/penuntut ilmu], maka 

sesungguhnya setiap yang menghafal itu adalah imam.” 

Kepentingan hafalan bagi ilmu juga disebut oleh ulama’: 

“Hafalan dua baris adalah lebih baik dari beban [buku yang 

dibawa] dan seorang kawan.” 

[Al-Ḥasan al-Yūsī (2003): Zahr al-Akam fi al-Amthāl wa al-Ḥikam] 

Dan: 

“Satu huruf di hatimu (hafalanmu) lebih baik dari seribu huruf di 

dalam kitab-kitabmu.” 

[Al-Ḥasan al-Yūsī (2003): Zahr al-Akam fi al-Amthāl wa al-Ḥikam] 

Dan adalah lebih baik jika hafalan-hafalan ini dimulakan sejak kecil 

lagi, bak kata ulama’: 

“Menghafal ketika usia muda adalah seumpama mengukir di atas 

batu (kesannya lama dan mudah kekal).” 



10 

Matan adalah merupakan anak tangga atau anak kunci pertama dalam 

sistem pegajian turath Islam. Para penuntut ilmu seharusnya 

mempelajari dan menghafal matan-matan asas dalam sesuatu ilmu 

yang dipelajarinya. Matan juga sebenarnya dapat membentuk peta 

minda (mind map) bagi memudahkan kefahaman dan penguasaan 

sesuatu ilmu.  

Dalam sistem pengajian turath, hafalan atau hafazan matan adalah 

penting dan dikira sebagai batu asas dalam penguasaan ilmu. 

Walaupun kefahaman sesuatu ilmu adalah lebih utama berbanding 

hafazan teksnya, namun ini tidak bermakna hafazan perlu diabaikan. 

Bahkan, kefahaman yang diikat dengan hafazan matan akan lebih 

kekal lama dan kukuh. 

[5] Mengenal Rujukan Muktabar di dalam Pengajian Ilmu 

Ilmu bagi Syariat Islam perlu diambil daripada sumbernya yang 

berautoriti, iaitu para ulama’ dan kitab-kitab yang muktabar. Menurut 

al-Shaykh al-Muḥaddith Dr. Usāmah al-Sayyid al-Azharī, sesuatu kitab 

itu boleh dianggap muktabar atau “disambut oleh umat Islam dengan 

penerimaan” (talaqqathu al-ummah bi al-qabūl) apabila mempunyai 

tiga (3) ciri-ciri berikut: 

[i] Kitab tersebut diajar secara terus menerus oleh para ulama’ di 

dalam majlis ilmu mereka. 

[ii] Isi kandungan kitab tersebut dinukilkan oleh para ulama’ di dalam 

kitab-kitab tulisan mereka. 



11 

[iii] Kitab tersebut diberi khidmat oleh para ulama’ dengan membuat 

ringkasan, syarahan, takhrij, nazam dan seumpamanya baginya. 

 

Berikut adalah contoh-contoh matan dalam disiplin ilmu fiqh mazhab 

Syafie: 

i. Matan al-Ghāyah wa al-Taqrīb (juga dikenali sebagai Matan Abī 

Shujāʿ atau Matan Ghāyat al-Ikhtiṣār) oleh al-Imām Abū Shujāʿ 

(w.593H). Matan terawal dan paling masyhur di dalam fiqh 

mazhab Syafie [Kitab ini]. 

ii. Matan al-Minhāj (Minhāj al-Ṭālibīn wa ʿUmdat al-Muftīn) oleh al-

Imām al-Ḥāfiz Shaykh al-Islām Yaḥyā bin Sharaf al-Nawawī 

(w.676H). Ia adalah sebuah matan yang panjang dan paling 

penting dalam fiqh mazhab Syafie. 

iii. Matan ʿUmdat al-Sālik wa ʿUddat al-Nāsik oleh al-Imām Shihāb 

al-Dīn Ibnu al-Naqīb al-Miṣrī (w.769).  

iv. Matan Manẓūmat al-Zubad (Naẓm) oleh al-Imām al-ʿAllāmah al-

Shaykh (Aḥmad bin Ḥusayn bin Ḥasan) Ibnu Ruslān (w.844H). 

Nazam ini mengandungi seribu rangkap syair. 

v. Matan Taḥrīr Tanqīḥ al-Lubāb fī Fiqh al-Imām al-Shāfiʿī dan 

matan Manhaj al-Ṭullāb fī Fiqh al-Imām al-Shāfiʿī  (ringkasan 

matan al-Minhāj karangan al-Imām al-Nawawī) oleh al-Imām 

Shaykh al-Islām Zakariyyā al-Anṣārī (w.926H). 

vi. Matan al-Muqaddimah al-Ḥaḍramiyyah fī Fiqh al-Sādah al-

Shāfiʿiyyah (juga dikenali sebagai Mukhtaṣar Bāfaḍl atau al-

Mukhtaṣar al-Kabīr atau Masā’il al-Taʿlīm) oleh al-Imām al-



12 

ʿAllāmah al-Faqīh ʿAbdullāh bin ʿAbd al-Raḥmān Bāfaḍl 

(w.918H). 

vii. Matan al-Mukhtaṣar al-Laṭīf fī al-Fiqh al-Shāfiʿī (atau al-

Mukhtaṣar al-Ṣaghīr) oleh al-Imām al-ʿAllāmah al-Faqīh 

ʿAbdullāh bin ʿAbd al-Raḥmān Bāfaḍl (w.918H) 

viii. Matan Qurrat al-ʿAyn bi Muhimmāt al-Dīn oleh al-Imām Aḥmad 

Zayn al-Dīn bin ʿAbd al-ʿAzīz al-Malībārī al-Ghazālī al-Fannānī 

al-Shāfiʿī (w.1028H). 

ix. Matan al-Riṣalah al-Jāmiʿah wa al-Tadzkirah al-Nāfiʿah oleh al-

Imām al-Sayyid al-Sharīf al-ʿĀlim al-ʿAllāmah al-Ḥabīb bin Zayn 

bin ʿAlawī al-Ḥabashī (w.1144H).1 Matan ini disusun bersama 

asas akidah Ahli Sunnah Wal Jama’ah dan asas ilmu tasawuf. 

x. Matan Sullam al-Tawfīq ilā Maḥabbat Allāh ʿalā al-Taḥqīq oleh 

al-Imām al-Faqīh ʿAbdullāh bin Ḥusayn bin Ṭāhir Bāʿalawī al-

Ḥaḍramī (w.1191H). Matan ini disusun bersama asas akidah Ahli 

Sunnah Wal Jama’ah dan asas ilmu tasawuf. 

xi. Matan Safīnat al-Ṣalāh oleh al-Sayyid ʿAbdullāh bin ʿUmar bin 

Abū Bakr bin Yaḥyā al-ʿAlawī al-Ḥaḍramī al-Shāfiʿī (w.1265H) 

xii. Matan Safīnat al-Najā/al-Najāh [fīmā Yajib ʿalā al-ʿAbd li-

mawlāh] oleh al-ʿAllāmah al-Qāḍī al-Faqīh al-Shaykh Sālim bin 

ʿAbdullāh bin Saʿīd bin Sumayr al-Ḥaḍramī al-Shafiʿī 

(w.1271H).2 

 
 

1 Sebahagian para ulama’ mengkehadapankan matan ini berbanding matan 
Safīnat al-Najā/al-Najāh dalam pengajaran. 
2 Matan ini boleh dianggap sebagai matan paling masyhur di kalangan 
ulama’ mazhab Syafie yang muta’akhkhir. 



13 

xiii. Matan al-Yāqūt al-Nafīs fi Madzhab Ibn Idrīs oleh al-Imām al 

ʿAllāmah al-Sayyid al-Sharīf Aḥmad bin ʿUmar al-Shāṭirī 

(w.1360H). 

xiv. Al-Subḥah al-Thamīnah Naẓm al-Safīnah oleh al-Sayyid al-

ʿAllāmah al-Dāʿī ilā Allāh al-Ḥabīb Aḥmad Mashhūr bin Ṭāhā al-

Ḥaddād al-ʿAlawī al-Ḥaḍramī al-Shāfiʿī (w.1416H). Beliau juga 

merupakan pendakwah yang sangat terkenal dan masyhur. 

Nazam ini merupakan syair bagi matan Safīnat al-Najā/al-Najāh. 

Ia disusun menjadi hampir tiga ratus rangkap syair. 

 

  



14 

Beliau adalah al-Imām al-Qāḍī al-Faqīh Shihāb al-Millah wa al-Dīn Abū 

al-Ṭayyib, Abū Shujāʿ, Aḥmad bin al-Ḥusayn (/al-Ḥasan) bin Aḥmad, 

al-Aṣfahānī al-ʿAbbādānī al-Shāfiʿī. 

Beliau dilahirkan pada tahun 433 Hijrah bersamaan 1041 Masihi di 

Baṣrah, Iraq. Bapanya berasal dari ʿAbbādān dan datuknya berasal 

dari Isfahan atau Esfahan (Aṣbahān atau Aṣfahān), Iran. 

Al-Shaykh Ibrāhīm bin Muḥammad bin Muḥammad al-Bājūrī 

(w.1276H) menyebut di dalam Ḥāshiyahnya: 

“Beliau adalah seorang imam yang nasik, ahli ibadah, seorang 

yang soleh. 

Beliau sangat terkenal dengan ilmu dan agama.” 

Beliau pernah memegang jawatan menteri pada tahun 447H / 1055M 

dan dengannya beliau menyebarkan keadilan dan agama. Beliau telah 

mengajar mazhab Syafie di Baṣrah lebih dari empat puluh (40) tahun. 

Beliau tidak akan keluar dari rumahnya sehinggalah beliau melakukan 

solat dan membaca Al-Quran sekadar yang mampu. Dan beliau tidak 

takut dengan celaan orang yang mencela dalam berkata benar.  

Beliau juga mempunyai sepuluh (10) orang pembantu yang membantu 

beliau mengagihkan harta zakat dan hadiah kepada orang ramai. 

Beliau memberi setiap seorang daripada mereka sebanyak 120,000 



15 

dinar untuk diagihkan. Maka pemberian beliau ini telah sampai kepada 

orang-orang yang soleh dan terbaik.  

Setelah itu, beliau memilih jalan zuhud terhadap dunia ini. Maka, beliau 

pun berpindah ke Madinah al-Munawwarah dan menetap di sana serta 

menjadi pembersih Masjid Nabawi yang mulia. Beliau membentangkan 

tikar di sana, menyalakan api (lampu) sehinggalah beliau meninggal 

dunia sebagai salah seorang daripada mereka yang berkhidmat 

kepada Maqam Rasulullah  dan Masjid Nabawi. 

Beliau hidup selama seratus enam puluh (160) tahun dan tidak ada 

satu pun daripada anggota badannya yang rosak atau lumpuh 

walaupun berumur sangat panjang. Ketika beliau ditanya tentang 

nikmat ini, maka beliau berkata: 

“Aku tidak pernah melakukan maksiat terhadap Allah dengan 

mana-mana anggota tubuhku. 

Oleh kerana itu, apabila aku telah memeliharanya daripada 

melakukan maksiat terhadap Allah sejak kecil lagi, maka Allah 

telah memeliharanya bagiku di waktu usia tuaku.” 

Beliau wafat pada tahun 593H /1197M dan beliau dikebumikan di 

masjid kecil yang dibinanya di Bāb Jibrīl  (tempat turunnya malaikat 

Jibril  ketika beliau datang berjumpa dengan Rasulullah ). 

Kepalanya di kubur yang sangat rapat dengan Maqam Rasulullah  

dari arah timur, iaitu dari arah perkuburan al-Baqīʿ. 



16 

Beliau merupakan salah seorang fuqaha’ (ulama fiqh) yang masyhur 

di dalam mazhab Syafie. Namun begitu, tidak ada kitab yang ditulis 

beliau melainkan Matan al-Ghayah wa al-Taqrib. 

Kitab karangan beliau yang sampai kepada kita sehingga hari ini ialah: 

(i) “Al-Ghāyah fi al-Ikhtiṣār.” Dan ia lebih dikenali sebagai “Matn 

Abī Shujāʿ” di dalam Fiqh mazhab Syafie atau “al-Ghāyah wa 

al-Taqrīb”. 

Sebahagian pengkaji menambah: 

(ii) “Sharḥ al-Iqnāʿ.” Kitab al-Iqnāʿ di sini adalah merujuk sebuah 

kitab yang dikarang oleh al-Imām al-Qāḍī al-Māwardī al-

Shāfiʿī. 

 

  



17 

Matan Abi Shuja’ adalah salah satu matan fiqh yang paling terkenal, 

khususnya di dalam fiqh mazhab Syafie.  

Al-Imam Shams al-Din Muhammad bin Ahmad al-Khatib al-Shirbini 

(w.977H) berkata: 

“Sesungguhnya Allah  mengetahui keikhlasan penulisnya 

dalam mengarang kitab ini, lalu Dia menjadikan manfaatnya 

meluas kepada umum. 

Maka, adalah sangat jarang bagi seorang pelajar [yang 

mempelajari fiqh mazhab Shafiʿi] melainkan dia akan 

membacanya sama dengan secara hafalan ataupun dengan 

secara mutalaʿah (pembacaan). 

Dan ramai para ulama’ yang telah mengambil perhatian terhadap 

kitab ini dengan mensyarahkannya. Ini adalah merupakan bukti 

bahawa beliau adalah dari kalangan para ulama’ yang ʿamilin 

(beramal dengan ilmunya) dan bertujuan dengan ilmunya itu 

mencari keredaan Allah .”  

R: (al-Khatib al-Sharbini al-Shafi'i (977H): al-Iqna' fi Hall Alfaz Abi 
Shuja'), Jilid ½, p. 16. 



18 

Walaupun ia adalah sebuah matan yang ringkas, namun ia mencakupi 

keseluruhan empat cabang utama fiqh iaitu: 

(i) al-Ibadat (Ibadat) 

(ii) al-Mu’amalat (Muamalat) 

(iii) al-Munakahat (Perkahwinan) 

(iv) al-Jinayat (Jenayah) 

Matan ini boleh dibahagikan kepada beberapa bab utama iaitu: 

(i) Kitab al-Taharah (Bersuci) 

(ii) Kitab al-Salah (Solat) 

(iii) Kitab al-Zakah (Zakat) 

(iv) Kitab al-Siyam (Puasa) 

(v) Kitab al-Hajj (Haji) 

(vi) Kitab al-Buyu’ wa ghayriha min al-Mu’amalat (Jual-beli dan 

Akad-akad Muamalat yang lain) 

(vii) Kitab al-Fara’id (Pembahagian Pusaka) 

(viii) Kitab al-Nikah wa ma Yata’allaq bih min al-Ahkam wa al-

Qadaya (Pernikahan dan Hukum-hukum Berkaitan) 

(ix) Kitab al-Jinayat (Jenayah) 

(x) Kitab al-Hudud (Hukum Hudud) 

(xi) Kitab al-Jihad (Jihad) 

(xii) Kitab al-Ṣayd wa al-Dzaba’ih (Pemburuan dan 

Penyembelihan) 

(xiii) Kitab al-Sabq wa al-Ramy (Pertandingan dan Memanah) 

(xiv) al-Ayman wa al-Nudzur (Sumpah dan Nazar) 

(xv) Kitab al-Aqḍiyah wa al-Shahadat (Penghakiman dan 

Persaksian) 



19 

(xvi) Kitab al-‘Itq (Pembebasan Hamba) 

Matan Abi Shuja’ ini dikenali dengan beberapa nama seperti berikut: 

(i) Matan Abi Shuja’ 

(ii) Matan al-Ghayah wa al-Taqrib 

(iii) Matan Ghayat al-Ikhtisar 

Para ulama mazhab Shafiʿi telah menerima dan menyambut baik 

matan ini serta telah melakukan pelbagai penekunan terhadap matan 

ini seperti mensyarahkannnya, menerangkan dalil-dalilnya, 

menyusunnya dalam bentuk nazam/ syair dan mentahqiqkan nas-

nasnya. 

āʿ

Ulama’ yang menyusunnya dalam bentuk nazam/ syair ialah: 

1. Al-Imām Sharaf al-Dīn Yaḥyā bin Mūsā bin Ramaḍān bin 

ʿUmayrah al-ʿAmrīṭī/al-ʿImrīṭī (w. 989H/1581M): Nihāyat al-

Tadrīb Naẓm Ghayat al-Taqrib / Naẓm al-ʿAmrīṭī/al-ʿImrīṭī 

a. [Syarahan] Al-Imam Shihab al-Din. Ahmad bin Hijazi al-

Fashni (w.978H): Tuhfat al-Habib bi Sharh Nazm Ghayat 

al-Taqrib 

ʿ

Di antara para ulama’ yang mensyarahkan kitab ini adalah: 

1. Al-Imam Ibnu Daqiq al-ʿId (w.702H) : Tuhfat al-Labib [fi Sharh 

al-Taqrib] 



20 

2. Al-Imam Taqiyy al-Din Abu Bakr bin Muhammad bin ʿAbd al-

Muʾmin al-Hisni al-Husayni al-Dimashqi al-Shāfiʿī (w.829H.): 

Kifayat al-Akhyar [fi hall Ghayat al-Ikhtisar]. 

3. Al-Imam Abu ʿAbdillah, Sham al-Din, Muhammad Ibnu Qasim 

bin Muhammad al-Ghazzī (w.918H), juga dikenali sebagai Ibnu 

al-Gharābīlī: Fath al-Qarib al-Mujib fi Sharh Alfaz al-Taqrib atau 

al-Qawl al-Mukhtar fi Sharh Ghayat al-Ikhtisar 

4. Al-Imam al-Khatib al-Shirbini (w.977H): al-Iqnaʿ fi Hall Alfaz Abī 

Shujāʿ 

5. Al-Imam al-Allamah Abu al-Fadl Waliyy al-Din al-Basir al-Shafiʿi 

(kurun 10H): al-Nihayah Sharh Matn al-Ghayah wa al-Taqrib 

Syarahan ulama’ masa kini: 

6. Al-Shaykh Dr. Mustafa Dib al-Bugha: al-Tadzhīb fi Adillat Matn 

al-Ghāyah wa al-Taqrīb al-Mashhūr bi Matn Abī Shujāʿ. 

7. Al-Shaykh Dr. Hisham al-Kamil Hamid Musa al-Shafiʿi al-Azhari: 

Imtaʿ al-Najib Sharh Matn Ghayat al-Taqrib. 

Hashiyah bagi syarahan matan Abi Shuja’: 

• Bagi Fath al-Qarib al-Mujib: 

o Hashiyat al-Shibramilsi (w.1078H) 

o Hashiyat al-Bayjuri (w.1277H) 

o Hashiyat Muhammad Nawawi al-Jawi (w.1316H) 

• Bagi al-Iqnaʿ: 

o Hashiyat al-Qalyubi (w.1069) 

o Hashiyat al-Mudabighi (w.1170H) 

o Hashiyat al-Bujayrimi (w.1221H) 



21 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



22 

 

Dengan Nama Allah Yang Maha Pemurah lagi Maha Mengasihani. 

   

Segala puji bagi Allah, Tuhan [Pencipta, Pemilik dan Pentadbir] 

sekalian alam. Dan semoga Allah melimpahkan rahmat bersama 

penghomatan ke atas Penghulu kita (Saidina) Muhammad  [ ], serta 

ahli keluarga Baginda yang suci bersih, dan para sahabat Baginda [ ] 

keseluruhannya. 

   

Al-Qadi Abu Shuja’ Ahmad bin al-Husayn bin Ahmad al-Asfahani al-

Shafiʿi – semoga Allah  merahmatinya (/semoga Allah  meredai 

beliau) – telah berkata: 

   



23 

––

Sebahagian para sahabat – semoga Allah  memelihara mereka – 

telah meminta daku untuk membuat satu ringkasan berkenaan fiqh 

berdasarkan mazhab Imam al-Shafiʿi – semoga Allah  merahmati 

beliau dan meredai beliau – dengan rumusan yang penting dan 

seringkas yang mungkin untuk mendekatkan pengajiannya buat para 

pelajar dan memudahkan orang yang baru mula belajar untuk 

menghafalnya. 

Dan agar aku memperbanyakkan pembahagian-pembahagian 

padanya dan menghimpunkan ciri-cirinya (rukun dan syarat) dengan 

jumlah yang tertentu. 

   

Maka aku pun memenuhi permintaan tersebut kerana mencari pahala 

(dari Allah ), lagi kerana cinta kepada Allah  agar Dia mengurniakan 

daku tawfiq 23ea rah kebenaran. Sesungguhnya Dia Maha Berkuasa 



24 

melakukan apa sahaja yang Dia kehendaki, dan [Dia] Maha Penyantun 

lagi Maha Mengetahui tentang para hamba-Nya. 

   

 

  



25 

 

Kitab Jual-Beli dan Selainnya daripada Muamalat 

   

Nota: 

Kitab Buyu’ (Jual-Beli dan Akad-akad Muamalat yang lain) diletakkan 

selepas kitab Ibadat dan terdahulu sebelum kitab Munakahat dan 

Jinayat adalah kerana: 

(i) Jual-beli adalah melibatkan keperluan diri sendiri berbanding 

munakahat yang melibatkan keperluan pihak yang lain juga 

(iaitu isteri, anak dan wali). 

 

(ii) Jual-beli atau muamalat adalah berkaitan dengan keperluan 

perut (nafs al-baṭn) dan munakahat adalah berkaitan dengan 

kehendak kemaluan (nafs al-farj). Kehendak perut dan 

keperluannya mendahului kehendak kemaluan dari sudut 

kewujudannya. 

  



26 

[1] 

(1

(2

(3

[Secara asasnya,] Jual-beli itu mempunyai tiga bentuk [dari sudut 

barang jualan]:  

(i) Jual-beli sesuatu barang yang dapat dilihat (hadir dalam 

majlis akad), maka ia adalah harus; dan 

(ii) Jual-beli sesuatu barang yang disifatkan (didiskripsikan) di 

dalam tanggungjawab (pihak penjual), maka ia adalah harus 

sekiranya sifat bagi barang tersebut menepati sifat-sifat yang 

telah diterangkan berkenaannya; dan 

(iii) Jual-beli sesuatu barang yang tidak ada/hadir (di dalam majlis 

akad atau secara hakiki) serta tidak dilihat, maka ia adalah 

tidak diharuskan. 

 

   

  



27 

Dan sah jual-beli bagi setiap sesuatu yang: 

i. suci,  

ii. boleh dimanfaatkan dengannya, (serta) 

iii. dimiliki. 

Dan tiada sah jual-beli sesuatu barang yang: 

i. najis, dan 

ii. apa yang tidak terdapat manfaat padanya. 

 

   

  



28 

[2] 

Ini adalah satu fasal [berkenaan riba]: 

Riba adalah haram (hukumnya). Dan ia hanya berlaku pada emas, 

perak dan makanan. 

Dan tidak harus (halal) jual-beli emas dengan emas, atau perak 

[dengan perak] melainkan dengan: 

i. Kuantiti yang sama (tamāthul) 

ii. Secara tunai (/serahan serta merta) (taqābuḍ) 

Dan tidak boleh seseorang menjual sesuatu yang dibelinya 

sehinggalah dia menggenggamnya (memilikinya secara fizikal). 

Dan tidak boleh juga menjual daging dengan haiwan, 

Dan harus jual-beli emas dengan perak dengan kuantiti (berat) yang 

berbeza dengan secara tunai (/serahan serta merta). 



29 

Dan begitu juga makanan, tidak harus (halal) jual beli satu jenis 

daripadanya dengan seumpamanya melainkan dengan: 

i. Kuantiti yang sama (tamāthul) 

ii. Secara tunai (/serahan serta merta) (taqābuḍ) 

Dan harus jual beli satu jenis harta ribawi dengan selainnya daripada 

jenis yang sama dengan kuantiti (berat) yang berbeza dengan secara 

tunai (/serahan serta merta). 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



30 

Nota tambahan: 

Kategori  Jenis I Jenis II 

 Item Emas Perak Gandum Barli Tamar Garam 

Jenis I Emas 2 1 0 0 0 0 

Perak 1 2 0 0 0 0 

Jenis II Gandum 0 0 2 1 1 1 

Barli 0 0 1 2 1 1 

Tamar 0 0 1 1 2 1 

Garam 0 0 1 1 1 2 

Maksud nombor-nombor di atas: 

2 

Dua syarat: (i) Tamāthul: Kuantiti yang sama [walaupun 

berbeza kualiti], (ii) Taqābuḍ: Penyerahan kedua-dua harta 

ribawi secara lani [di dalam majlis akad]. 

1 Satu syarat sahaja: (i) Taqābuḍ: Penyerahan kedua-dua harta 

ribawi secara lani [di dalam majlis akad]. 

0 Kedua-dua tamāthul dan taqābuḍ tidak disyaratkan. 

*Harta ribawi: Harta yang tertakluk kepada undang-undang 

pengharaman riba di dalam Islam. 

   

  



31 

[3] Gharar

Dan tidak diharuskan jual-beli gharar (yang mempunyai elemen 

ketidakpastian, ketidaktentuan dan kejahilan (ketiadaan maklumat 

yang cukup berkenaannya)). 

   

  



32 

[4] 

 Ini adalah satu fasal [berkenaan khiyār]: 

Dua pihak yang berjual-beli itu mempunyai khiyār selagi mana mereka 

belum berpisah [dari majlis akad]. (Khiyar Majlis) 

Dan mereka berdua juga berhak untuk meletakkan syarat khiyār 

sehingga tiga (3) hari. (Khiyar Syarat) 

Dan apabila didapati sebarang aib pada barang jualan, maka pihak 

pembeli boleh memulangkannya (dengan segera) [dan mendapatkan 

semula wangnya]. (Khiyar Aib) 

   

  



33 

Dan tidak diharuskan jual-beli buah-buahan secara mutlak 

sehinggalah tampak keranumannya/kebaikannya; 

Dan tidak diharuskan jual-beli sesuatu perkara yang mengandungi 

[‘illah] riba dengan jenisnya secara lembab/ basah melainkan susu. 

   

  



34 

Salam

Ini adalah satu fasal [berkenaan jual-beli Salam]: 

Salam

Dan jual-beli Salam itu adalah sah sama ada secara lani atau tangguh 

apabila sempurna padanya lima (5) syarat: 

(1)  Ia ditetapkan dengan sifat (deskripsi yang mencukupi); 

(2)  Ia adalah daripada jenis barang yang tidak bercampur 

dengan selainnya; 

(3)  Ia tidak disentuh api yang boleh menyebabkan perubahan 

pada zatnya [agar tiada perubahan berlaku padanya]; 

(4)  Ia bukanlah sesuatu barang yang ditentukan [zatnya pada 

majlis akad]; 

(5)  Ia bukanlah dari sesuatu [tempat atau bekas] yang 

ditentukan. 

 



35 

Salam

Kemudian, bagi kesahihan al-muslam fīh (barang yang berlaku jual-

beli Salam padanya) itu terdapat lapan (8) syarat: 

(1) Hendaklah si penjual menyifatkannya selepas 

menerangkan jenisnya dan sub-jenisnya dengan sifat-sifat yang 

berbeza harga barang [tersebut] kerananya; dan 

(2) Si penjual hendaklah menyebut tentang kadarnya dengan 

sesuatu kadar yang dapat menafikan kejahilan tentangnya; dan 

(3) Sekiranya ia diserahkan secara tangguh, hendaklah 

dinyatakan tarikh matangnya; dan 

(4) Hendaklah ia wujud sewaktu ia berhak dimiliki (istiḥqāq) 

pada kebiasaannya; dan 

(5) Hendaklah dinyatakan tempat pengambilannya (atau 

penyerahannya) secara fizikal; dan 

(6) Hendaklah harganya diketahui; dan 

(7) Hendaklah kedua-dua pihak saling mengambil alih 

(menyerahkan) barang akad sebelum berpisah [dari majlis akad]; 

dan 



36 

(8) Dan hendaklah akad salam itu efektif serta-merta dengan 

tidak masuk (tidak terpakai) padanya khiyār al-sharṭ (khiyar 

syarat). 

   

  



37 

[7] Rahn

Ini adalah satu fasal [berkenaan rahn – akad cagaran, gadaian atau 

pajakan] 

Setiap sesuatu yang harus dijual, maka ia harus dijadikan barang 

cagaran bagi hutang, jika hutang tersebut telah tetap pada 

tanggungjawab seseorang. 

Dan pihak yang memberi cagaran boleh menarik semula barang 

cagarannya itu selagi mana belum digenggam (dipegang secara 

fizikal) oleh pemiutang (/diserahkan secara fizikal kepadanya). 

Dan pihak murtahin (pemegang marhūn - barang gadaian) tidak perlu 

menjamin sebarang kerosakan pada marhūn melainkan jika berpunca 

dari pengkhiatannya. 

Dan sekiranya pihak pemiutang (pemegang marhūn) telah mengambil 

sebahagian haknya (menerima sebahagian bayaran hutangnya), maka 

dia tidak perlu mengembalikan sesuatu apa pun dari marhūn 

sehinggalah penghutang melangsaikan segala hutangnya. 

  



38 

[8] 

Ini adalah satu fasal [berkenaan al-Ḥajr – halangan daripada 

membelanjakan atau menguruskan harta] 

Al-Ḥajr itu dikenakan ke atas enam orang, iaitu: 

1. Kanak-kanak 

2. Orang gila 

3. Orang yang safīh (bodoh kerana tidak pandai menguruskan 

hartanya) yang membazirkan hartanya 

4. Orang muflis yang ditunggangi hutang 

5. Orang sakit yang ditakuti akan mati, pada lebih daripada 1/3 

hartanya. 

6. Hamba yang tidak diberi keizinan oleh pemiliknya itu melakukan 

jual-beli dan perniagaan. 

Hukum tindak-tanduk kanak-kanak, orang gila dan safīh adalah tidak 

sah [pada harta mereka]. 



39 

Tindak-tanduk orang muflis itu sah pada tanggungjawabnya (hutang 

keperluannya) dan tidak pada harta bendanya. 

Tindak-tanduk orang yang sakit itu pada apa yang lebih daripada 1/3 

hartanya adalah mawqūf (tergantung) pada keizinan para pewarisnya 

selepas kewafatannya. 

Tindak-tanduk seorang hamba [yang tidak dibenarkan berniaga oleh 

pemiliknya] [diletakkan] pada tanggungjawabnya [bukan pada 

tanggungjawab pemiliknya], [dan tanggungjawab itu] akan 

mengikutnya selepas pembebasannya. 

   

  



40 

Ini adalah satu fasal [berkenaan ṣulḥ – putus pertengkaran] 

Dan sah ṣulḥ yang dilakukan bersama pengakuan, pada harta dan apa 

yang membawa kepadanya (harta). 

Dan ṣulḥ itu dua jenis: ibrāʾ (pembebasan) dan muʿāwaḍah (saling 

bertukar milik). 

Ṣulḥ al-Ibrāʾ: Kecukupannya (pendakwa) mengambil sebahagian 

daripada haknya (tuntutannya), dan [ṣulḥ ini] tidak harus ditaklikkannya 

pada apa-apa syarat. 

Ṣulḥ al-Muʿāwaḍah: Berpalingnya/ beralihnya [pendakwa] daripada 

haknya (tuntutannya) kepada sesuatu yang lain. Dan hukum jual beli 

terpakai ke atasnya (ṣulḥ ini). 

   

  



41 

9.1 [

Harus bagi seseorang untuk membuat rawshan (kayu yang terkeluar 

ke arah jalan di bahagian atas rumah/ atap di antara dua dinding 

jalan/balkoni) di sesuatu jalan yang terbuka (boleh dilalui ke tempat 

lain) dengan keadaan (/syarat) ia tidak memudaratkan orang yang 

melaluinya [sama ada orang itu berjalan, atau membawa barang atau 

menunggang kenderaan]. 

Dan tidak diharuskan [rawshan dibina] pada jalan yang dimiliki secara 

bersama melainkan dengan keizinan pemilik bersama. 

Dan harus dikehadapankan pintu rumahnya pada jalan yang dimiliki 

secara bersama, dan tidak harus [bagi pemilik pintu di awal jalan] untuk 

memindahkan pintunya itu sehingga ke akhir jalan melainkan dengan 

keizinan pemilik bersama (pemilik rumah yang berada selepas 

rumahnya) [melainkan jika dilakukan dengan jalan ṣulḥ]. 

   

  



42 

Ini adalah satu fasal [berkenaan ḥawālah/ ḥiwālah – pemindahan 

hutang] 

Syarat-syarat ḥawālah itu ada empat perkara: 

i. Kerelaan muḥīl (pemindah hutang – orang yang mempunyai 

tuntutan hutang ke atasnya) 

ii. Penerimaan muḥtāl (pemilik hutang yang dituntut ke atas muḥīl) 

iii. Hak (hutang) tersebut adalah mustaqirr (tetap/lazim pada 

tanggungjawabnya (muḥīl)) 

iv. Keserupaan hutang yang ada pada dzimmah (tanggungjawab) 

muḥīl dan muḥāl ʿalayh (pihak yang dipindahkan ke atasnya 

tuntutan hutang muḥtāl ke atas muḥīl) dari sudut jenis, sub-jenis, 

tempoh matang dan penangguhan. 

Dan dengan ḥawālah, bebaslah dzimmah (tanggungjawab) muḥīl 

[terhadap hutang tersebut. Dan pihak muḥtāl akan menuntut 

hutangnya daripada muḥāl ʿalayh] 

   

  



43 

[11] 

Ini adalah satu fasal [berkenaan ḍamān – jaminan hutang] 

Dan sah untuk memberi jaminan bagi hutang yang telah mustaqirr 

(tetap/lazim) pada dzimmah [penghutang], apabila diketahui kadarnya 

(/si penjamin mengetahui kadarnya). 

Dan pemilik hak (hutang tersebut) berhak membuat tuntutan 

hutangnya daripada sesiapa yang dia kehendaki, sama pihak penjamin 

dan pihak yang dijamin; sekiranya jaminan tersebut dibuat 

berdasarkan syarat yang telah kami terangkan. 

Apabila pihak penjamin telah membayar hutang tersebut, maka dia 

boleh menuntut bayarannya daripada pihak yang dijamin, sekiranya 

jaminan dan pembayaran dilakukan dengan izinnya (pihak yang 

dijamin). 

Dan tidak sah jaminan dibuat pada sesuatu yang majhūl (tidak 

diketahui), dan begitu juga bagi hutang yang masih belum wajib 

(tetap/lazim) kecuali bagi jaminan dark al-mabīʿ (jaminan 



44 

[pemulangan] harga bagi pembeli, jika barang jualan telah dimiliki oleh 

pihak lain; dan jaminan [pemulangan] barang bagi penjual, jika 

bayaran harga telah dimiliki oleh pihak lain). 

   

  



45 

Ini adalah satu fasal [berkenaan kafālah – jaminan badan atau jaminan 

ke atas seorang untuk hadir perbicaraan atau penghukuman] 

Dan jaminan bagi [membawa] seseorang [yang menanggung hutang 

atau hukuman qiṣāṣ di tempat tertentu pada waktu tertentu] juga 

diharuskan, apabila pihak yang dijamin tersebut mempunyai hak yang 

perlu ditunaikan terhadap orang lain. 

   

  



46 

Sharikah

Ini adalah satu fasal [berkenaan sharikah – perkongsian untung dan 

rugi] 

Bagi akad perkongsian [untung dan rugi] itu ada lima syarat: 

i. Hendaklah ia (modal) diberikan dalam bentuk dirham (wang 

perak) dan dinar (wang emas); dan 

ii. Hendaklah ia (modal yang diberikan oleh setiap rakan kongsi) 

sama dari sudut jenis dan sub-jenis; dan 

iii. Hendaklah kedua-duanya (modal tersebut) dicampurkan 

(disatukan sebagai modal perkongsian); dan 

iv. Setiap seorang daripada rakang kongsi memberi keizinan 

kepada pihak rakan kongsi yang lain untuk membelanjakannya/ 

menguruskannya (modal tersebut); dan 

v. Keuntungan dan kerugian [dibahagikan sesama mereka] 

berdasarkan nisbah harta masing-masing. [mazhab Shafiʿi]. 

Dan bagi setiap daripada rakan kongsi berhak untuk menfasakhkan 

akad perkongsian itu pada bila-bila masa dia kehendaki. 



47 

Dan apabila mati salah seorang rakan kongsi, maka akad perkongsian 

itu terbatal. 

   

  



48 

Ini adalah satu fasal [berkenaan wakālah atau wikālah – akad 

perwakilan] 

Setiap perkara yang harus bagi seseorang untuk melakukannya 

dengan diri sendiri, maka harus baginya untuk mewakilkan orang lain 

padanya atau menjadi wakil bagi orang lain [pada perkara tersebut]. 

Wakalah adalah akad jāʿiz (tidak lazim) 

Dan setiap seorang daripada mereka berdua (pewakil dan wakil) 

berhak untuk menfasakhkan [akad wakalah] pada bila-bila masa yang 

dikehendaki. 

Dan akad wakalah itu terfasakh dengan kematian salah seorang 

daripada mereka bedua. 

Dan wakil dihukumkan sebagai amīn pada apa yang dipegangnya dan 

pada apa yang dilakukan olehnya. 

Dan dia tidak perlu menjamin kerugian/kerosakan melainkan kerana 

cuai [atau khianat]. 



49 

Dan tidak harus baginya (wakil) untuk menjual atau membeli [sesuatu] 

melainkan dengan tiga (3) syarat: 

1. Menjual sesuatu dengan harga mithl (seumpamanya) 

2. [Jualan tersebut] Dilakukan dengan mata wang tempatan. 

3. Tidak boleh menjual barang tersebut kepada dirinya sendiri. 

Dan wakil tidak boleh membuat sebarang pengakuan ke atas 

pewakilnya melainkan dengan izinnya. 

   

  



50 

Ini adalah satu fasal [berkenaan iqrār – pengakuan seseorang ke atas 

dirinya] 

Perkara yang dibuat pengakuan terbahagi kepada dua jenis: (i) Hak 

Allah  dan (i) hak manusia. 

Bagi hak Allah, maka sah rujuk/penarikan balik pengakuan yang dibuat 

berkenaannya. 

Bagi hak manusia pula, maka tidak sah rujuk/penarikan balik 

pengakuan yang dibuat berkenaannya. 

Dan kesahihan sesuatu pengakuan [oleh seseorang] itu memerlukan 

tiga syarat: 

i. Baligh 

ii. Berakal 

iii. Pilihan (sukarela) tanpa paksaan 



51 

Dan sekiranya pengakuan tersebut melibatkan harta, maka terdapat 

syarat keempat yang diambil kira iaitu al-rushd (kebijaksanaan dalam 

mengurus dan membelanjakan harta, iaitu pihak yang membuat 

pengakuan mempunyai kelayakan untuk mengurus hartanya). 

Apabila pangakuan dibuat pada perkara yang tidak diketahui, maka si 

pengaku akan dirujuk untuk memberi penerangan berkenaannya. 

Dan sah dilakukan pengecualian di dalam pengakuan, jika ia dilakukan 

secara bersambung (pengakuan dilakukan bersama pengecualian). 

Dan pengakuan yang dilakukan ketika sihat atau sakit adalah sama. 

   

  



52 

Ini adalah satu fasal [berkenaan ʿāriyyah – barang pinjaman] 

Dan setiap perkara yang boleh dimanfaatkan dengan berkekalan 

ainnya, maka harus untuk diberikan sebagai pinjaman sekiranya 

manfaatnya adalah kesan [penggunaan]nya. 

Dan ʿāriyyah harus dilakukan secara mutlak [tidak bertempoh] atau 

terikat dengan tempoh tertentu. 

Dan jika barang pinjaman itu rosak, maka ia perlu dijamin/dibayar 

gantirugi oleh pihak peminjam dengan nilainya pada hari 

kerosakannya [dan bukan hari pinjamannya bermula]. 

   

  



53 

Ini adalah satu fasal [berkenaan ghaṣb – rampasan harta yang 

dilakukan secara zalim] 

Dan barang siapa yang merampas harta milik seseorang yang lain, 

maka [jika barang tersebut tidak rosak] hendaklah dia: 

i. Memulangkannya (harta tersebut); dan 

ii. Memberi gantirugi bagi pengurangan nilai barang tersebut; dan 

iii. Membayar upah mithl (upah sewaan seumpamanya) bagi 

barang tersebut. 

Dan sekiranya harta tersebut rosak, maka hendaklah dia menjaminnya 

(memberi ganti rugi) dengan memberikan harta seumpamanya jika 

harta tersebut mempunyai seumpamanya. 

Atau dengan nilainya, jika harta tersebut tidak mempunyai harta 

seumpamanya; berdasarkan nilainya yang paling tinggi dari hari 

rampasan sehingga hari kerosakannya. 

   

  



54 

Ini adalah satu fasal [berkenaan shufʿah atau shufuʿah – hak 

melakukan belian bahagian harta tak alih secara paksa dari pihak 

ketiga oleh pemilik bersama yang asal] 

Shufʿah adalah hak yang wajib [diberikan kepada pemilik] bagi harta 

yang bercampur [milik] dan bukan bagi [harta] yang bersebelahan;  

Dan [ia diberikan secara wajib] pada harta yang boleh dibahagikan dan 

tidak pada harta yang tidak boleh dibahagikan. 

Dan [ia diberikan secara wajib] pada setiap harta yang tidak boleh 

dipindahkan (harta tak alih) daripada bumi seperti tanah dan selainnya; 

Dengan harga yang berlaku padanya akad jual-beli [di antara pemilik 

bersama yang menjualnya kepada pihak ketiga]. 

Dan ia perlu dilakukan dengan segera [setelah pemilik bersama 

mengetahui jual beli tersebut]. Sekiranya dia melewatkannya 

sedangkan dia mampu melakukannya, maka hak Shufʿah tersebut 

akan terbatal. 



55 

Apabila pemilik bersamanya itu menikahi seorang wanita dengan 

sebahagian dari harta milik bersama tersebut [sebagai mahar], maka 

pihak yang melakukan shufʿah mengambilnya (membelinya) dengan 

mahar mithl (mahar seumpamanya). 

Dan sekiranya pemilik shufʿah itu ramai, maka mereka berhak 

[melaksanakan shufʿah] dengan kadar pemilikan masing-masing [bagi 

harta tersebut]. 

   

  



56 

]

Ini adalah satu fasal [berkenaan qirāḍ [atau muḍārabah] – pemilik 

modal memberikan modalnya kepada ʿāmil atau muḍārib untuk 

diniagakan dan keuntungan dibahagikan di antara mereka mengikut 

nisbah yang dipersetujui. Manakala kerugian modal pula hanya 

ditanggung oleh pemilik modal] 

Bagi qirāḍ itu ada empat syarat: 

i. Ia (modalnya) hendaklah dalam bentuk dinar dan dirham; dan 

ii. Pemilik modal memberi keizinan kepada ʿāmil untuk bertaṣarruf 

(mengurus/ membelanja) secara mutlak [pada mana-mana harta 

yang mahu diniagakan] atau pada mana-mana harta/barang 

yang tidak terputus kewujudannya [dalam pasaran] mengikut 

kebiasaan; dan 

iii. Hendaklah disyaratkan baginya (ʿāmil) bahagian yang diketahui 

daripada untung. 

iv. Ia tidak ditentukan kadarnya dengan tempoh. 

Dan tidak ada ḍamān (jaminan gantirugi) ke atas ʿāmil melainkan 

apabila ada pengkhiatan [dari pihaknya]. 



57 

Dan apabila berlaku keuntungan dan kerugian, kerugian tersebut 

perlulah ditampung terlebih dengan keuntungan yang ada [sebelum 

menentukan keuntungan yang layak dibahagikan sesama mereka]. 

   

  



58 

(Perkongsian Hasil Pertanian di antara 

Ini adalah satu fasal [berkenaan musāqāh – pemilik kebun kurma atau 

anggur menyerahkan penjagaan tanamannya kepada penjaga (ʿāmil) 

untuk disiram dan dipelihara, dan si penjaga akan mendapat satu 

kadar yang diketahui daripada hasil tanaman tersebut] 

Musāqāh itu adalah harus bagi pohon kurma dan anggur, dan ia 

mempunyai dua syarat. 

Salah satunya adalah: Ia hendaklah ditentukan kadarnya dengan 

tempoh yang diketahui. 

Kedua: Pemilik kebun hendaklah menentukan kadar bahagian 

yang diketahui daripada hasilnya [untuk si penjaga]. 

Kemudian, pekerjaannya pula terbahagi kepada dua:  

(i) Pekerjaan yang kembali manfaatnya kepada hasil buah, 

maka ia perlu dilakukan oleh ʿāmil. 

(ii) Dan pekerjaan yang kembali manfaatnya kepada tanah, 

maka ia perlu dilakukan oleh pemilik modal/kebun. 



59 

Ini adalah satu fasal [berkenaan ijārah – akad sewaan atau upah] 

Setiap sesuatu yang boleh dimanfaatkan dengan berkekalan ainya, 

harus untuk disewakan, apabila manfaat tersebut dapat dikadarkan 

dengan salah satu daripada dua kaedah berikut: dengan (i) tempoh 

atau (ii) pekerjaan/ tugas. 

Dan akad [ijārah yang dilakukan] secara mutlak, menjadikan upahnya 

perlu disegerakan, melainkan jika disyaratkan penangguhannya. 

Dan ijārah tidak terbatal dengan kematian salah seorang pihak yang 

berakad, dan ia terbatal dengan kerosakan barang sewaan.  

Dan tidak ada ḍamān (jaminan/tuntutan gantirugi) ke atas penyewa 

atau pengambil upah melainkan dengan pengkhianatan. 

    



60 

Ini adalah satu fasal [berkenaan jaʿālah atau juʿālah atau jiʿālah – 

hadiah yang dijanjikan bagi seseorang yang melakukan suatu 

pekerjaan] 

Jaʿālah adalah diharuskan. 

Dan ia adalah [merujuk kepada] seseorang yang mensyaratkan bagi 

orang lain yang mengembalikan binatangnya yang hilang dengan satu 

ʿiwaḍ (timbal balik/hadiah) yang diketahui. 

Apabila seseorang mengembalikannya (hartanya) kepadanya, maka 

dia berhak untuk mendapatkan ʿiwaḍ (timbal balik/hadiah) tersebut 

[daripada pihak yang membuat janji atau meletakkan syarat hadiah 

tersebut]. 

   

  



61 

Ini adalah satu fasal [berkenaan muzāraʿah dan mukhābarah: 

muzāraʿah - perkongsian usaha pertanian di antara ʿāmil (pengusaha) 

dan pemilik tanah, di mana hasilnya dibahagikan sesama mereka dan 

benih dikeluarkan oleh pihak pemilik tanah; mukhābarah - jika 

benihnya daripadanya pihak ʿāmil] 

Apabila seorang memberikan sebidang tanah [miliknya] kepada 

seorang yang lain untuk dia mengusahakan tanamannya, dan dia 

mensyaratkan baginya satu bahagian yang diketahui (ditentukan) 

daripada hasilnya, maka ia tidak diharuskan [akan tetapi al-Nawawī 

dan Ibnu al-Mundzir berpandangan kedua-dua muzāraʿah dan 

mukhābarah diharuskan]. 

Akan tetapi sekiranya dia menyewakannya kepadanya dengan 

[bayaran] emas atau perak atau mensyaratkan baginya suatu 

makanan yang diketahui pada tanggungjawabnya (dzimmahnya), 

maka ia adalah harus. 

   

  



62 

Pemilik)

Ini adalah satu fasal [berkenaan iḥyā’ al-mawāt – mengusahakan 

tanah terbiar yang tidak mempunyai pemilik] 

Menghidupkan (mengusahakan) tanah-tanah yang mawāt itu 

diharuskan dengan dua syarat: 

i. Orang yang menghidupkan tanah tersebut ialah seorang Muslim; 

dan 

ii. Kawasan tanah tersebut adalah kawasan bebas yang tidak 

dimiliki oleh mana-mana orang Muslim. 

Dan kaedah ihyā’ (menghidupkan) bagi tanah mawāt tersebut adalah 

berdasarkan kepada adat kebiasaan bagi pembangunan/penggunaan 

tanah yang dimiliki [seumpamanya]. 

   

  



63 

Dan pemberian air itu adalah wajib apabila memenuhi tiga syarat: 

i. Air tersebut melebihi keperluan (pemilik)nya; dan 

ii. Air tersebut diperlukan oleh orang lain untuk dirinya atau haiwan/ 

ternakannya; dan 

iii. Air tersebut adalah dari sumber air yang berterusan keluarnya 

[seperti] telaga atau mata air. 

   

  



64 

Waqf

Ini adalah satu fasal [berkenaan waqf (wakaf) – tabarruʿ barang yang 

kekal ainnya secara kekal] 

Wakaf adalah harus dengan tiga syarat: 

1. Ia adalah daripada suatu harta yang boleh dimanfaatkan dengan 

berkekalan ainnya; dan 

2. Ia diberikan (dimaksudkan) kepada (penerima) asal yang wujud 

(sewaktu akad wakaf dilaksanakan) dan furu’ yang tidak akan 

terputus; dan 

3. Ia bukan bertujuan untuk sesuatu yang diharamkan. 

Dan ia mestilah berpandukan dengan perkara yang telah disyaratkan 

oleh pewakaf: sama ada dari sudut mengkehadapankan [sebahagian 

pihak], atau melewatkan [sebahagian mereka], atau menyamakan 

[mereka] atau melebihkan [sebahagian mereka]. 

   

  



65 

Hibah

Ini adalah satu fasal [berkenaan hibah – pemberian tanpa timbal balik] 

Setiap perkara yang harus dijual, maka harus diberikan sebagai hibah. 

Dan akad hibah tidak akan menjadi lāzim melainkan dengan 

penerimaan (/serahan) fizikal. 

Apabila pihak penerima telah menerima barang hibah secara fizikal, 

maka pihak pemberi hibah tidak boleh merujuk semula (menarik) 

pemberian hibah tersebut melainkan sekiranya dia adalah seorang 

bapa [atau ke atas kepada penerima hibah]. 

Dan sekiranya dia memberi ʿumrā atau memberi secara ruqbā, maka 

barang tersebut adalah milik penerima ʿumrā atau ruqbā tersebut dan 

pewarisnya selepas kewafatannya. 

   

  



66 

Ini adalah satu fasal [berkenaan luqaṭah atau luqṭah – barang yang 

hilang dan dijumpai oleh bukan pemiliknya] 

Apabila didapati sesuatu luqaṭah/ luqṭah di bumi/kawasan yang tidak 

dimiliki oleh sesiapa atau jalan, maka seseorang itu boleh 

mengambilnya [sebagai amanah] atau meninggalkannya/ 

mengabaikannya.  

Dan [hukum] mengambilnya adalah lebih diutamakan berbanding 

meninggalkannya/ mengabaikannya sekiranya dia mempunyai 

kepercayaan bahawa dia mampu melaksanakan amanahnya. 

Dan apabila dia mengambilnya, wajib ke atasnya untuk mengetahui 

enam perkara [berkenaan luqaṭah tersebut]: 

1. Bekasnya 

2. Penutupnya 

3. Ikatannya 

4. Jenisnya 

5. Bilangannya 

6. Berat timbangannya. 



67 

Dan dia perlu menjaganya di tempat penjagaan bagi barang 

seumpamanya. 

Kemudian, jika dia ingin mendapatkan hak milik ke atasnya (luqaṭah 

tersebut), hendaklah dia mentakrifkan (/membuat pengumuman atau 

iklan berkenaan) luqaṭah tersebut selama setahun di pintu-pintu masjid 

dan di tempat di mana dia menemuinya. 

Sekiranya dia masih tidak menemui pemiliknya, maka dia boleh 

memilikinya dengan syarat ḍamān (jaminan gantirugi kepada 

pemiliknya sekiranya dia ditemui kemudian). 

Luqaṭah

Luqaṭah itu terbahagi kepada empat jenis: 

• Pertama: Sesuatu barang yang kekal, maka begitulah hukumnya 

[seperti yang dinyatakan sebelum ini]. 



68 

• Kedua: Sesuatu barang yang tidak kekal seperti makanan yang 

basah. Maka dia mempunyai pilihan sama ada untuk 

memakannya dan menjamin nilainya; atau menjualnya dan 

menyimpan duit hasil jualan tersebut [sebagai amanah dan 

diberikan kepada pemiliknya apabila dijumpai]. 

• Ketiga: Sesuatu yang kekal dengan penjagaan seperti tamar 

basah, maka dia boleh melakukan maslahah dengan menjualnya 

dan menyimpan duit hasil jualannya; atau dia mengeringkannya 

[menjadi tamar kering] dan menyimpannya [sebagai amanah dan 

diberikan kepada pemiliknya apabila dijumpai]. 

• Keempat: Sesuatu yang perlu kepada kos/belanja penjagaannya 

seperti haiwan.  

Dan haiwan ini pula terbahagi kepada dua:  

[1] Haiwan yang tidak dapat menjaga dirinya sendiri, maka dia 

mempunyai pilihan sama ada dia: 

o Memakan haiwan tersebut dan menjamin nilainya; atau 

o Membiarkannya hidup dan menanggung kos 

perbelanjaannya secara sukarela [sebagai amanah]; atau 

o Menjualnya dan menyimpan duit hasil jualannya [sebagai 

amanah]. 



69 

يَمْتَنعِ  

[2] Haiwan yang dapat menjaga dirinya sendiri: 

o Sekiranya dia menjumpainya di kawasan lapang tidak 

berpenghuni, maka hendaklah dia membiarkannya. 

o Dan sekiranya dia menjumpainya di kawasan berpenghuni, 

maka dia diberi pilihan dengan tiga pilihan tersebut: 

▪ Memakan haiwan tersebut dan menjamin nilainya; 

atau 

▪ Membiarkannya hidup dan menanggung kos 

perbelanjaannya secara sukarela [sebagai amanah]; 

atau 

▪ Menjualnya dan menyimpan duit hasil jualannya 

[sebagai amanah]. 

 

   

  



70 

Ini adalah satu fasal [berkenaan laqīṭ – bayi yang dibuang atau 

ditinggalkan dan tidak diketahui penjaganya, begitu juga orang gila] 

Apabila seorang bayi kecil dijumpai di tepi jalan, maka hukum 

mengambilnya, mendidiknya serta menjaganya adalah wajib secara 

fardu kifayah. 

Dan tidak dibenarkan penjagaan bayi tersebut melainkan bagi orang 

yang bersifat amanah. 

Jika terdapat harta bersama bayi yang dijumpai tersebut, maka pihak 

berkuasa perlulah membelanjakan nafkah baginya daripada harta 

tersebut. 

Jika tiada harta bersama bayi tersebut, maka nafkahnya perlu 

ditanggung oleh pihak Baitulmal [sekiranya tidak ada harta am yang 

dikhususkan untuk laqīṭ sepertinya]. 

   

  



71 

Wadīʿ ah

Ini adalah satu fasal [berkenaan wadīʿah – barang yang diamanahkan 

oleh pemiliknya (mūdiʿ) untuk dijaga dan disimpan oleh pihak lain 

(wadīʿ)] 

Wadīʿah itu adalah satu amanah [dan pemegangnya dikira sebagai 

amīn].  

Disunatkan penerimaannya bagi sesiapa yang mampu 

melaksanakannya dengan amanah. 

Dan dia tidak dipertanggungjawabkan atas mana-mana 

kerugian/kerosakan [pada barang wadīʿah] melainkan kerana khianat 

[*atau cuai]. 

Kata-kata (dakwaan) pemegang wadīʿah diterima apabila dia 

menyatakan bahawa dia telah memulangkannya kepada pemberi 

wadīʿah. 



72 

Pemegang wadīʿah mestilah menjaga barang wadīʿah tersebut 

ditempat jagaan [yang sesuai bagi barang] seumpamanya. 

Apabila pemegang wadīʿah diminta untuk memulangkan barang 

wadīʿah tersebut, tetapi dia tidak memulangkannya walaupun dia 

mampu berbuat demikian sehingga barang wadīʿah tersebut rosak, 

maka pemegang wadīʿah itu perlulah menanggung ganti ruginya.  

   

  



73 

Kitab Pertandingan dan Lontaran Panah* 

   

Dan pertandingan berlumba dengan menunggang haiwan [tertentu] 

dan melontar anak-anak panah adalah sah; sekiranya jarak [di antara 

tempat dan tujuan panahan] diketahui dan kaedah melontar 

(memanah) juga diketahui. 

Dan [pertandingan itu sah] [sekiranya] hadiah (ʿiwaḍ) pertandingan itu 

dikeluarkan oleh salah seorang daripada dua pihak yang bertanding: 

sekiranya dia memenangi pertandingan tersebut, maka dia mengambil 

semula hadiahnya itu kembali; dan sekiranya dia dikalahkan, maka 

pihak lawannya itu yang akan mengambil hadiah tersebut menjadi 

miliknya. 



74 

Dan sekiranya kedua-dua mereka mengeluarkan hadiah tersebut 

bersama, maka ia adalah tidak harus (tidak dibenarkan), melainkan 

sekiranya mereka berdua memasukkan seorang muḥallil (pihak ketiga) 

di antara mereka berdua [untuk bertanding bersama mereka]: 

sekiranya dia mendahului mereka berdua, maka dia berhak mengambil 

hadiah tersebut. Dan sekiranya dia dikalahkan oleh mereka, maka dia 

tidak menanggung sebarang kerugian. 

   

*Kitab pertandingan dan memanah juga dimasukkan di dalam buku ini 

kerana pertandingan komersial pada hari ini juga dibincangkan di 

dalam topik Fiqh Muamalat. 

 

  



75 

 

 

 

 

Selesai terjemahan. 

Semoga Allah menerimanya dan memaafkan segala kecuaian dan 

kesalahan yang berlaku dalam menyiapkan penulisan ini. 

 

 

Dr. Abdullaah Jalil, 

Nilai Negeri Sembilan. 

 

  



76 

ناَ  ٱٱيَا رَبَّ

[1] Wahai Tuhan kami, kami mengiktiraf (/mengakui)  bahawa 

sesungguhnya kami telah melakukan dosa. 

[2] Dan sesungguhnya kami telah melampaui [batasan]  [dan] kami 

begitu hampir dengan [api neraka] yang marak menjulang. 

[3] Maka kurniakanlah taubat kepada kami (/terimalah taubat kami)  

[yang dengannya] Engkau membasuh (/memaafkan) tiap-tiap dosa 

[yang kami lakukan]. 

ْ لَناَ ٱوَ  ٱوَآمِنِ ٱسْتُ 

[4] Dan tutupkanlah keaiban-keaiban kami  dan amankanlah kami 

dari segala ketakutan [di dunia dan akhirat]. 

ٱوَ 

[5] Dan ampunkanlah ibu bapa kami  wahai Tuhan kami, juga buat 

anak-anak kami; 

ٱوَسَائِرِ ٱٱوَ 

[6] Dan ahli keluarga [kami] serta saudara mara [kami]  dan seluruh 

teman rapat [kami]; 



77 

[7] Dan setiap orang yang kami cintai  dan jiran [kami] serta sahabat 

[kami]; 

ٱٱوَ 

[8] Dan buat seluruh para muslimin  wahai Tuhanku, terimalah dan 

dengarkanlah (/perkenankanlah) [doaku ini]; 

[9] [Perkenankanlah doa ini] semata-mata dengan limpah kurnia dan 

kemurahan (/keluasan) pemberian [daripada-Mu]  dan bukanlah 

dengan (/berdasarkan) [kelayakan] usaha (/amalan) kami [yang penuh 

kekurangan]. 

ٱ

[10] [Dan perkenankanlah doa ini] dengan [kemuliaan] [Nabi 

Muhammad ] al-Muṣṭafā  maka [dengan ini] kami akan mendapat 

setiap permintaan [kami] [lantaran kami bertawassul dengan Baginda 

 di dalam doa kami]. 

ٱعَلَيْهِ عَدَّ 

[11] Berselawatlah dan kurniakanlah kesejahteraan, wahai Tuhanku, 

 ke atas Baginda  dengan sebanyak bilangan biji-bijian [yang tidak 

diketahui bilangannya melainkan oleh-Mu]; 

ٱٱوَآلهِِ وَ 



78 

[12] Juga buat ahli keluarga Baginda  dan para sahabat Baginda  

 sebanyak air hujan yang diturunkan awan [yang tidak diketahui 

kadarnya melainkan oleh-Mu]; 

 وَ ٱفِِ ٱوَ 
ِ
ٱلْبَدْء

[13] Dan segala pujian hanyalah bagi [Allah] Tuhan yang berhak 

disembah  di permulaan dan pengakhiran [segala-galanya]. 

Rujukan (teks arab): “Bekal Akhirat” oleh al-Shaykh Ahmad Fahmi 
Zamzam al-Banjari al-Nadwī al-Mālikī. [Dengan ijazah daripada 
beliau]. 

 

 

  



79 

Dr. Abdullaah Jalil merupakan pensyarah kanan di Fakulti 

Ekonomi dan Muamalat, Universiti Sains Islam Malaysia (USIM) di 

Nilai, Negeri Sembilan. Beliau memperolehi Sarjana Muda Syariah 

(Fiqh and Pengajian Islam) dari Universiti Yarmouk, Jordan dengan 

Kelas Pertama (Mumtāz) pada tahun 2001, Sarjana Pentadbiran 

Perniagaan (MBA) dengan pengkhususan Perbankan dan Kewangan 

Islam dari Universiti Islam Antarabangsa Malaysia pada tahun 2004 

dan dikurniakan Anugerah Pelajar Terbaik Program serta PhD 

Kewangan Islam dari INCEIF (The Global University of Islamic 

Finance) pada tahun 2019. 

Beliau turut memainkan peranan sebagai ahli Jawatankuasa 

Syariah di dalam industri perbankan Islam, takaful, koperasi dan wakaf 

sejak 2012 sehingga ke hari ini. Beliau juga merupakan ahli Panel 

Syariah USIM sejak ia ditubuhkan dan menjadi salah seorang 

penyelidik fatwa bagi Jabatan Mufti Negeri Sembilan sejak tahun 2016. 

Beliau telah menerima perlantikan sebagai “Felo Nadwah Ahli Sunnah 

Wal Jama’ah Darul Ridzuan” dari Jabatan Mufti Negeri Perak Darul 

pada Februari 2023. Beliau telah dilantik sebagai Ahli Jawatankuasa 

Perundangan Hukum Syarak Negeri Pahang bermula 30 April 2024. 

Beliau juga terlibat di dalam bidang Deradikalisasi dan PCVE 

(Kefahaman Agama) sejak tahun 2008 dan dianugerahkan anugerah 

“Friends of the Police” pada Hari Polis Kebangsaan 2012 di atas 

sumbangan beliau di dalam bidang ini. Beliau telah dilantik sebagai 

Ahli Panel Deradikalisasi dan Pakar Rujuk Bagi Kes-kes Keganasan 

Yang Disiasat Di Bawah Akta Kesalahan Keselamatan (Langkah-

langkah Khas) 2012 oleh Kementerian Dalam Negeri. Beliau pernah 

memberi latihan berkenaan Deradikalisasi di Rabdan Academy (United 

Arab Emirates) dan dilantik sebagai salah seorang Advisory 

Committee bagi Global Peace Institute (Maldives) dan kini terlibat 

sebagai salah seorang ahli penyelidik untuk membangunkan Pelan 

Tindakan Kebangsaan bagi Mencegah dan Menangani Pelampau 

Keganasan (NAPPCVE). 



80 

Dalam pembinaan polisi dan kertas kerja hukum, beliau pernah 

telibat sebagai salah seorang panel kepakaran bagi pembinaan 

Standard MQA bagi Program Muamalat dan Kewangan Islam (2012), 

Manual Pengurusan Wang Khairat JAWHAR (2014), AJK (Kluster 

Ekonomi) Pembangunan Dasar Dakwah Negara (2014), Kertas Kerja 

Hukum Berkaitan Isu-isu Syariah Madinah Mawaddah Wakaf City 

(2020) dan Kertas Kerja Hukum Penjanaan dan Pelaburan Dana 

Masjid (2021). Beliau juga merupakan salah seorang ahli kumpulan 

penyelidik IMARAH (USIM) yang telah membangunkan satu sistem 

pengurusan kewangan masjid dan surau yang dinamakan “Sistem e-

MIMAS”TM [ https://imarah.org ].  

Bidang kajian beliau merangkumi Fiqh Muamalat, Perbankan 

dan Kewangan Islam, Tadbir Urus Syariah, Wakaf Korporat, 

Kewangan Masjid, Ahli Sunnah Wal Jama’ah, Deradikalisasi dan 

PCVE (Preventing and Countering Violent Extremism). Di antara 

kursus-kursus di peringkat siswazah yang pernah dikendalikan oleh 

beliau ialah ialah Fiqh Muamalat I, Fiqh Muamalat II, Pengurusan Haji 

dan Umrah, Pengurusan Institusi Perbankan Islam dan Takaful, 

Pasaran Wang dan Modal, Halaqah (Pengantar Kitab Turath), Usul 

Fiqh dan Kewangan Islam. Manakala di peringkat siswazah, beliau 

pernah mengendalikan kursus Qawa’id Fiqhiyyah, Aplikasi Fiqh 

Muamalat serta Halal dan Haram di dalam Islam.  

Beliau juga meminati pengajian ilmu turath dan sering 

menghadiri majlis-majlis talaqqi ilmu dan pengajian turath berkitab 

bersama para mashāyikh. 

Di antara buku-buku karangan beliau ialah: 

1. (2011). The Four Introductory Theories of Fiqh Muamalat. 

2. (2012). Pengurusan Kewangan Masjid: Model Imarah Masjid. 

3. (2013). 40 Hadith Pengurusan Harta dan Perancangan 

Kewangan. 

4. (2013). Menjawab Persoalan Agama: Konsep al-Tark dan 

Perkara Baru dan Baik dari Perspektif Shariat. 

5. (2013). Natijah Fikir dan 40 Hadith Kelebihan Zikir. 

https://imarah.org/


81 

6. (2013). Pengajian Halaqah UTH3012: Program Pensiswazahan 

Guru. 

7. (2013). Cahaya-Cahaya Sunnah Yang Khusus Berkenaan 

Kelebihan Selawat Ke Atas Nabi Yang Terpilih , Karangan Al-

Imām al-Ḥāfiẓ Abū al-ʿAbbās al-Uqlīshī. (Abdullaah Jalil, 

Terjemahan). 

8. (2013)a & (2016)b. Nuṣūṣ Turāthiyyah: Dirāsah Manhajiyyah. 

9. (2014). The Four Main Contracts of Fiqh Muamalat. 

10. (2014). Fiqh and Management of Hajj and ‘Umrah: The 

Malaysian Perspective. 

11. (2014). Arabic-English Terminology for Special Purposes 

in Management Studies. 

12. (2015). Miftah al-Muamalat: The Gateway to Business. 

13. (2016). 40 Hadith Puasa dan Ramadan: Dengan Nota 

Ringkas Fiqh Mazhab al-Shafi’i dan Fiqh Perbandingan. 

14. (2016). Sosial Sekuriti (Takaful Ijtima’i) Menurut Perspektif 

Islam. 

15. (2017) Quranic Index for Medical Sciences. 

16. (2017) Quranic Index for Economics, Business and 

Management. 

17. (2017). 40 Hadith Berkenaan Ketegasan Pengharaman 

Riba, Karangan Al-‘Allamah al-Qadi Yusuf Isma’il al-Nabhani. 

(Abdullaah Jalil: Terjemahan). 

18. (2018). 40 Hadith Berkenaan Ibadat Harta. 

19. (2018). Islamic Law of Tort. 

20. (2019). 50 Hadith Utama Berkenaan Kepentingan dan 

Kelebihan Zikir.  

21. (2019). Natijah Fikir dan Mutiara Nabawi Berkenaan Majlis 

Zikir. 



82 

22. (2019). 50 Hadith Doa Rasulullah  dan Adab serta 

Kelebihannya. 

23. (2019). 40 Hadith Kelebihan Ilmu dan Adab-adabnya. 

24. (2019). 40 Hadith Berkenaan Kelebihan Penghulu Para 

Rasul  (Abdullaah Jalil: Terjemahan). 

25. (2020). Aqidah Murshidah dan Beberapa Muqaddimah 

Aqidah. 

26. (2020). 40 Hadith Kemuliaan Masjid dan Adab-adabnya. 

27. (2020). 40 Hadith Imam Nawawi Berkenaan Asas-asas 

Agama Islam dan Prinsip Hukum Syariat. 

28. (2021). Matan Abi Shuja’: Bahagian Muamalat. 

29. (2021). Mutiara Nabawiyyah Berkenaan Kelebihan Haji, 

Umrah dan Zulhijjah. 

30. (2022). Empat Puluh Hadith Qudsi, Karangan al-Imām al-

ʿAllāmah al-Muḥaddith al-Faqīh Mullā ʿAlī al-Qārī al-Ḥanafī al-

Māturīdī al-Ṣūfī (w.1014H) (Abdullaah Jalil: Terjemahan, Ulasan 

dan Edit). 

31. (2022). Matan Ummu al-Barāhīn dan Pengenalan Ahli 

Sunnah dan Jamaah. 

32. (2022). Pengenalan Asas bagi Mengenal Kelebihan 

Rasululah  [Terjemahan kitab Bidāyat al-Sūl fi Tafḍīl al-Rasūl 

, Karangan al-Imām Sulṭān al-ʿUlamā’ ʿIzz al-Dīn bin ʿAbd al-

Salām al-Shāfiʿī (w.660H). 

33. (2023). Fiqh Qurban, Aqidah dan Asas Penyembelihan. 

34. (2023). 40 Hadith Berkenaan 40 Amalan Sunat Harian: 

Keampunan Dosa dan Pahala Luar Biasa. 

35. (2023). Natijah Fikir Berkenaan Hukum Menjaharkan Zikir. 



83 

36. (2023). Empat Puluh Hadith Berkenaan Kelebihan 

Berselawat ke atas Baginda Nabi , Karangan al-ʿAllāmah al-

Qāḍī Yūsuf al-Nabhānī (Abdullaah Jalil: Terjemahan). 

37. (2023). Matan al-Yāqūt al-Nafīs: Bahagian Muamalat. 

[Kitab ini] 

38. (2023). Imam Syafie: Sejarah, Manaqib, Manhaj dan 

Sumbangan. 

39. (2023). 50 Hadith Berkenaan Zakat bersama Nota Fiqh 

Asas. 

40. (2024). Israk Mikraj: Aqidah, Sirah dan Hikmah. 

41. (2024). Definisi Ahli Sunnah Wal Jama’ah: Pendekatan 

Para Ulama’ Muktabar. 

42. (2024). Zikrullah Selepas Solat Fardu: Sunnah Rasulullah 

 dan Amalan Para Ulama’ 
 

 



 

 



merupakan pensyarah kanan di Fakulti Ekonomi dan Muamalat, 
Universiti Sains Islam Malaysia (USIM) di Nilai, Negeri Sembilan. Beliau turut 
memainkan peranan sebagai ahli Jawatankuasa Syariah di dalam industri perbankan 
Islam, takaful, koperasi dan wakaf sejak 2012 sehingga ke hari ini. Beliau juga 
merupakan ahli Panel Syariah USIM sejak ia ditubuhkan dan menjadi salah seorang 
penyelidik fatwa bagi Jabatan Mufti Negeri Sembilan sejak tahun 2016. Beliau juga 
terlibat di dalam bidang Deradikalisasi dan PCVE (Kefahaman Agama) sejak tahun 
2008 dan dianugerahkan anugerah “Friends of the Police” pada Hari Polis 
Kebangasaan 2012. 

Pengajian ilmu fiqh muamalat adalah salah satu tuntutan fardu ain yang perlu 
dilakukan oleh semua umat Islam yang mukallaf (baligh dan berakal). Ilmu fiqh 
muamalat ini dapat membimbing umat Islam melakukan urusniaga melalui akad-akad 
muamalat dan mengetahui hak serta tanggungjawab berkaitan akad-akad tersebut.  

Buku ini merupakan terjemahan bagi – 
sebuah matan asas fiqh yang sangat masyhur di dalam mazhab Shafie. Modul ini 
disediakan bagi membantu pengajian Fiqh Muamalat berteraskan ilmu turath mazhab 
Shafie dengan mengekalkan teks asalnya.  

Semoga ia memberi manfaat kepada para pelajar khususnya dan masyarakat secara 
umum. 

Matan
ABI SHUJA’




